# METIVÈ LÀKHET

sulle

"QUATTRO PARASHIYOT"

in onore di Daniele Lanza Bar Mitzwah

Torino, Shabbat P. Mishpatim/Sheqalim 5759

Digitalizzato a cura di

www.torah.it

nel mese di Elul 5781, Agosto 2021 a Gerusalemme

## METIVÈ LÀKHET

sulle

## "QUATTRO PARASHIYOT"

in onore di Daniele Lanza Bar Mitzwah

Torino, Shabbat P. Mishpatim/Sheqalim 5759

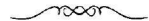


Testo ebraico con Introduzione di Rav Alberto Mosheh Somekh Traduzione italiana di Rav Augusto Hasdà z.l.

# ספר מטבי לכת על ארבע הפרשיות

לכבוד הנער הבר מצוה דניאל בן ראובן נייי פה קייק טורינו יעייא

שבת פי משפטים - שקלים שנת **ויטש על המחנה כדרך** יום לפייק



מאת הרב אלברטו משה סומך הקדמה תרגום איטלקי מאת הרב אוגוסטו חסדא זייל

## METIVÈ LÀKHET

sulle

"QUATTRO PARASHIYOT"

in onore di Daniele Lanza

bar mitzwah

Torino, Shabbat P. Mishpatim/Sheqalim 5759 Introduzione di Rav Alberto Mosheh Somekh

## Presentazione

Quando Ya'aqov nostro Padre, in viaggio da Beer Sheva' alla volta di Charan, pernottò a Bet El e vide in sogno la celebre Scala, la Torah racconta che rispose alle promesse divine pronunciando a sua volta un voto: "se D. sarà con me, mi proteggerà in questo viaggio che sto intraprendendo e mi darà del pane da mangiare e un abito da indossare e tornerò in pace alla casa di mio padre e il S. mi sarà di guida, questa pietra che colloco come stele sarà la Casa di D." Il grande Commentatore italiano R. 'Ovadyah Sforno ci spiega che il Patriarca nella sua *Tefillah* si riferiva a tre generi di pericolo, quegli stessi di cui nel Talmud si dice: "Tre cose portano l'uomo a venir

meno alla propria volontà e a quella del Creatore: gli uomini malvagi, l'atmosfera cattiva e le strettezze della povertà" ('Eruvin 41b). La richiesta di protezione durante il viaggio allude agli "uomini malvagi", cioè ad eventuali assalitori; la richiesta di cibo vuole evitare le "strettezze della povertà" ed infine la preghiera per un ritorno "in pace" significa "in salute", a scanso di malattie che sono la conseguenza dell'"atmosfera cattiva".

Sappiamo che la supplica di Ya'aqov fu esaudita appieno. Mentre era partito munito solo della sua verga di pastore, dopo vent'anni aveva di che dividere il suo accampamento in due! Il paventato scontro con il fratello Esaù si era concluso con un abbraccio e il Patriarca poté tornare "in salute" nell'antica sede a costruire il suo Santuario. Le vicende dei Padri, si dice, sono un segno per i Figli. L'Ebraismo è a sua volta un Santuario. Come Ya'aqov, ogni Ebreo in qualsiasi epoca è impegnato a costruirsi il proprio Santuario attraverso un continuo rinnovamento interiore e la ricerca del Bene. È la meta ultima, quella che consentirà a noi, come a Ya'aqov, di diventare finalmente Israel nel senso più pieno del termine. Per realizzarla ci insegnano i Maestri che occorre identificare la nostra Volontà con quella del Santo Benedetto. Ma per fare ciò c'è ancora un passaggio preliminare da affrontare: conoscere i nostri limiti.

I limiti dell'Uomo sono di tre specie. Nel suo cammino verso il Bene, egli è condizionato dall'esistenza di nemici che lo minacciano con la guerra; è condizionato dal rischio della povertà; infine è condizionato dalle malattie, che lo minacciano di morte. Ogni giorno ciascuno di noi deve fare fronte a tutte queste problematiche, se non vuole essere distratto nel suo compito più alto, che consiste appunto nel saperle superare e sublimare. Un compito nello stesso tempo alto e arduo, nel quale siamo chiamati ad esercitare tutta la nostra intelligenza, sensibilità e disponibilità.

Per questo i nostri Maestri hanno voluto che, all'inizio della primavera, la stagione del risveglio e dell'operosità, allorché ci incamminiamo verso Pessach, la festa della Redenzione, interrompessimo il fluire regolare delle settimane per dedicare quattro Shabbatot a riflettere su questi fondamentali argomenti. I primi tre Sabati riprendono rispettivamente i temi della precarietà economica (Shegalim), della minaccia del nemico esterno (Zakhor), delle malattie e della morte (Parah). Il quarto Shabbat rappresenta invece il rinnovamento finale (ha-Chòdesh, Chiddush): esso ricorre nell'anniversario dell'inaugurazione del primo Tabernacolo nel Deserto ai tempi di Mosheh Rabbenu. Quattro momenti diversi che si intrecciano meravigliosamente nella ricchezza di un pensiero elaboratosi nel corso di quattro millenni di storia e che preludono al conseguimento di un quinto stadio, che tuttavia resta sullo sfondo di una prospettiva futura: quello

della grandezza della Redenzione (Ghedullah della Gheullah: Shabbat ha-Gadol, subito prima di Pessach).

In questo scritto, intitolato Metivè Làkhet (i quattro che "procedono nel Bene", cfr. Mishlè 30,29), prendo in esame alcuni aspetti halakhici e midrashici delle Arha' Parashiyot. Il testo è dedicato al mio giovane e diletto allievo Daniele Lanza (Daniel ben Reuven we-Chawwah) di Torino, promettente studioso di Torah. Con il più fervido augurio che, giunto ormai all'età delle Mitzwot, si costruisca presto il suo Santuario e giunga alla Ghedullah. Yishma' we-ya'avod, yekhalleh yamaw ba-tov u-shnotaw ba-ne'imim: "ascolti e si dia da fare: porterà a termine i suoi giorni nel benessere e i suoi anni con dolcezza".

Un sentito ringraziamento ai coniugi Roberto Reuven Lanza ed Eva Vitali Norsa di Torino per aver reso possibile questa pubblicazione in occasione del Bar Mitzwah del loro figlio Daniele.

Un ringraziamento a Rav Emanuele Weiss Levi e al Prof. Giulio Tedeschi per aver pazientemente rivisto il testo.

## Le Arba' Parashiyot

Leggiamo nel Sefer ha-Toda'ah di R. Eliahu Ki Tov: "Mosheh nostro Maestro ha stabilito che in Israel si leggesse la Torah in pubblico in ogni Shabbat e in ogni festività. Che cosa si deve leggere? In ciascuno degli Shabbatot annuali si chiamano alla lettura della Parashah della settimana sette persone, più una come Maftir. Il settimo porta a termine la Parashah, mentre il Maftir ripete gli ultimi tre versi (o più) già letti dal settimo, e poi legge un brano profetico (Haftarah) sullo stesso tema della Parashah....

Se nello Shabbat cade Rosh Chòdesh, Chanukkah o Purim\*, si chiamano alla Parashah della settimana sette persone e l'ottavo, il Maftir, legge un'altra Parashah sull'argomento del giorno e così pure la Haftarah riguarda Rosh Chòdesh, Chanukkah o Purim. Ogni volta che si devono leggere due Parashiyot... si estraggono dall'Aron ha-Qodesh due Sifrè Torah, ciascuno dei quali già predisposto sulle rispettive Parashiyot da leggersi in quel giorno, onde evitare il "fastidio del pubblico" (torach tzibbur): per evitare cioè che il pubblico debba attendere lo srotolamento del Sefer da una Parashah all'altra...

<sup>\*</sup> Purim di Shabbat può verificarsi solo nelle "città cinte di mura dai tempi di Yehoshua" (Yerushalaim), dove Purim viene celebrato il 15 Adar (*Purim Shushan*). Secondo le regole del calendario il 14 Adar non cade mai di Shabbat.

Vi sono infine quattro Shabbatot annuali nei quali, benché non cada né una solennità, né Rosh Chòdesh, né Chanukkah né Purim, vi si leggono due Parashiyot e vi si estraggono, perciò, due Sefarim. Se in uno di essi viene anche il Rosh Chòdesh, le Parashiyot da leggersi e i Sefarim da estrarre divengono tre" (I, p.218 segg.). Anche in questi casi si legge una Haftarah speciale, che sostituisce sia quella riferita alla Parashah settimanale, sia quella dell'eventuale Shabbat Rosh Chòdesh.

Questi quattro Shabbatot, comunemente chiamati Arba' Parashiyot, negli anni comuni (di dodici mesi) sono sempre compresi fra l'ultimo Shabbat di Shevat e il primo di Nissan, come si spiegherà meglio in seguito. "Se l'anno è embolismico (di tredici mesi) con il doppio mese di Adar, si considera da questo punto di vista come vero Adar quello più vicino a Nissan, cioè il secondo; perciò la prima di queste Parashiyot non cade nel mese di Shevat, bensì nell'ultimo Shabbat del primo Adar".

I quattro *Shabbatot* in questione prendono la loro particolare denominazione dall'argomento letto nella seconda *Parashah*, ovvero da una delle prime parole di questa. Essi sono nell'ordine:

-Shabbat Sheqalim, "Sabato dei Sicli": cade sempre nello Shabbat che precede o che coincide con il Rosh Chòdesh del mese di Adar (in caso, Adar II);

-Shabbat Zakhor, "Sabato del Ricordo (di 'Amaleq)": cade sempre nello Shabbat che precede Purim;

-Shabbat Parah, "Sabato della Mucca (Rossa)": cade sempre nello Shabbat che precede Shabbat ha-Chòdesh;

-Shabbat ha-Chòdesh, "Sabato del Mese (di Nissan)": cade sempre nello Shabbat che precede o che coincide con il Rosh Chòdesh del mese di Nissan.

La prescrizione di osservare le Arba' Parashiyot è antichissima, in quanto è già esplicitamente codificata nella Mishnah: "Quando il Rosh Chòdesh Adar cade di Shabbat si legge la Parashat Sheqalim e se Rosh Chòdesh cade in mezzo alla settimana se ne anticipa la lettura allo Shabbat precedente e poi si salta uno Shabbat. Lo Shabbat ancora successivo si legge Zakhor, il terzo Parah e il quarto Ha-Chòdesh ha-zeh lakhem" (Meghillah 29a). Nel passo parallelo della Tosseftà sono indicati anche i passi profetici da leggersi come rispettive Haftarot (Meghillah 4,1-4).

Dall'interpretazione letterale di questi testi sembra che inizialmente le "quattro Parashiyot" sostituissero del tutto, negli Shabbatot cui erano destinate, la lettura del ciclo settimanale: la questione è effettivamente dibattuta nel Talmud e soltanto in una fase successiva fu deciso di leggerle in aggiunta alla Parashah della settimana (Meghillah 30b e Rashì ad loc.; Maimonide, Hil. Tefillah 13,22; Tur Shulchan 'Arukh, Orach Chayim 685).

Data la solennità di questi Sabati è uso di molte comunità, anche in Italia, far precedere la lettura delle Arba' Parashiyot dalla recitazione di appositi Piyutim (composizioni liturgiche) per la circostanza, perlopiù inseriti nella Tefillat Shachrit: a Torino si usa aggiungere tali Piyutim prima del Barekhù (Yotzerot). In occasione di Shabbat Zakhor nelle Comunità Sefardite si usa aggiungere al termine del Nishmat il celebre Piyut Mi Khamokha we-eyn Kamokha di R. Yehudah ha-Levy che ripropone la storia di Purim in una lunga serie di quartine tutte terminanti con la parola lo ("a Lui"), raggruppate in quattro capitoli: a Livorno e a Roma lo si canta prima di estrarre i Sefarim.

Come si è accennato le *Arba' Parashiyot*, anche se si leggono a distanza molto ravvicinata nel calendario non sono sempre consecutive fra loro. Di solito si verifica il salto di un solo Shabbat (generalmente fra *Sheqalim* e *Zakhor*), talvolta di due. Tutto dipende dal giorno settimanale nel quale cade il 1º Adar (o Adar II) di anno in anno: per le regole del calendario esso può verificarsi soltanto di Shabbat, Lunedì, Mercoledì o Venerdì.

 Se il 1° Adar cade di Shabbat, esso coincide con Shabbat Sheqalim; l'interruzione si verifica il 15 Adar, fra Shabbat Zakhor (8 Adar) e Shabbat Parah (22 Adar), mentre Shabbat ha-Chòdesh cade il 29 Adar, vigilia di Rosh Chòdesh Nissan.

- Se il 1° Adar cade di Lunedì, *Shabbat Sheqalim* sarà il precedente 29 Shevat (o Adar I) e l'interruzione si verifica esclusivamente il 6 Adar, prima di *Shabbat Zakhor* (13 Adar).
- Se il 1° Adar cade di Mercoledì, Shabbat Sheqalim sarà il precedente 27 Shevat (o Adar I) e l'interruzione si verifica esclusivamente il 4 Adar, prima di Shabbat Zakhor (11 Adar).
- Se il 1° Adar cade di Venerdì, vi sono due interruzioni: il 2 e il 16 Adar: *Shabbat Sheqalim* sarà il 25 Shevat (o Adar I), *Shabbat Zakhor* il 9 Adar, *Shabbat Parah* il 23 e *Shabbat ha-Chòdesh* il 1° Nissan.

Come ci si regola qualora dovesse succedere che nel Bet ha-Kenesset ci si fosse dimenticati di leggere una delle Arba' Parashiyot, o addirittura di estrarre il secondo Sefer dall'Aron ha-Qòdesh, per poi ricordarsene solo quando è ormai troppo tardi? In pratica è un'eventualità assai remota, in quanto difficilmente fra i presenti alla Tefillah non si troverà almeno una persona in grado di ragguagliare gli altri per tempo sulle particolarità del calendario. Ma dal momento che i testi di halakhah trattano l'argomento, riportiamo qui le norme principali in materia, augurandoci di incorrere il meno possibile in errori ed omissioni:

1) Se non ci si è ricordati per tempo di estrarre il secondo *Sefer* lo si può fare in qualsiasi momento, a meno che la lettura della *Parashah* settimanale sia già cominciata, nel qual caso si deve attendere la conclusione.

- 2) Se ci si è ricordati di leggere la seconda Parashah subito dopo che il Maftir ha recitato le Berakhot precedenti la Haftarah: si leggono tre versetti della Haftarah settimanale, per evitare che le relative Berakhot siano state recitate invano; poi si legge la seconda Parashah con un solo chiamato, il quale reciterà tutte le Berakhot del Sefer; si recita il Qaddish e si legge la Haftarah speciale con le sole Berakhot che la seguono; la stessa regola si applica se ci si è ricordati prima che il Maftir abbia iniziato a recitare queste ultime Berakhot dopo aver letto la Haftarah settimanale.
- 3) Se ci si è ricordati di leggere la seconda *Parashah* solo dopo che si è iniziata la lettura delle *Berakhot* dopo la *Haftarah* della settimana, le si porta a termine. Quindi si legge la seconda *Parashah* con le *Berakhot* seguite dal *Qaddish* e si legge anche la *Haftarah* speciale, ma quest'ultima senza *Berakhot*. La stessa regola vale se ci si è ricordati prima che si siano riposti i *Sefarim*.
- 4) Ma se ci si rende conto della dimenticanza solo dopo aver riposto i *Sefarim* non si torna ad estrarre il *Sefer* per un solo chiamato e non si recupera più la lettura persa: solo per *Shabbat Zakhor* (v.) si estrae nuovamente il *Sefer* e lo si legge senza *Berakhot*.
- 5) Se si trova un errore durante la lettura della seconda Parashah, si porta a termine la lettura stessa su un ulteriore Sefer Torah, come per qualsiasi altra Parashah: in questo caso è uso riprendere il primo Sefer.

Nei capitoletti che seguiranno presenteremo i "quattro Sabati" uno per uno, illustrandone le principali caratteristiche di calendario, le più rilevanti *Halakhot* e alcuni *Midrashim*. Terminate le *Arba' Parashiyot* vi è un quinto ulteriore Sabato "segnalato", che tuttavia non si distingue per una particolare *Parashah*, ma soltanto per una *Haftarah* speciale. È lo Shabbat che precede Pessach, ed è chiamato *Shabbat ha-Gadol*: anche a quest'ultimo dedicheremo un paragrafo in seguito.

## Shabbat Sheqalim

Significato dell'espressione: "Sabato dei Sicli".

Data: cade in genere nell'ultimo Shabbat di Shevat, in cui si annuncia (precede) il Rosh Chòdesh del mese di Adar; ma se il Rosh Chòdesh Adar viene di Shabbat, Shabbat Sheqalim coincide con esso. Se l'anno è embolismico (di tredici mesi) esso cade nell'ultimo Shabbat di Adar I, ovvero in Rosh Chòdesh Adar II. In anno comune esso coincide generalmente con la Parashah settimanale Mishpatim (qualche volta Terumah); in anno embolismico in genere con Wayaqhel (qualche volta Pequdè).

Che cosa significa: allorché esisteva il Bet ha-Miqdash, ogni Ebreo aveva l'obbligo di partecipare alle spese dei sacrifici collettivi, versando ogni anno una Machatzit ha-Sheqel (mezzo siclo) per l'acquisto degli animali, del vino e della farina necessari. Questi dovevano derivare soltanto dai proventi del nuovo anno, in base al versetto "questo è il sacrificio del mese al suo rinnovarsi" (Bemidbar 28), interpretato come: "porta il tuo sacrificio con l'offerta nuova". Il versamento doveva avvenire attraverso la consegna di una moneta d'argento di peso non inferiore a quello di "192 granelli d'orzo" (gr. 8,65 ca.) entro il Rosh Chòdesh Nissan di ogni anno, in quanto a far tempo da quella data il Santuario doveva già poter disporre del nuovo gettito. Per ottenere ciò già un mese prima, secondo la prassi per cui "si comincia a spiegare le

regole di una festa almeno trenta giorni prima della festa" (Pessachim 6a), "il primo di Adar si annunciava l'obbligo dei sicli" (Sheqalim 1,1). Da qui l'istituzione, voluta dai Maestri (taqqanat chakhamim), di leggere, nello Shabbat che precede il mese di Adar o in quello in cui cade il Rosh Chòdesh Adar, la Parashat Sheqalim: di Shabbat, in effetti, il popolo si raccoglie nelle Sinagoghe ed è l'occasione più opportuna per diffondere il messaggio. Ancora oggi, nonostante la distruzione del Santuario, tale lettura pubblica viene osservata come zekher la-Miqdash, in ricordo dell'epoca del Tempio o, secondo altri, per "compensare con le nostre labbra gli animali da sacrificio" (Hoshea 14,3).

Secondo Sefer: dopo aver concluso la *Parashah* settimanale si leggono i primi versi della *Parashat Ki Tissà*, con la prescrizione da parte di Mosheh al popolo di recare ciascuno mezzo siclo per il censimento nel deserto, da devolversi all'opera del Tabernacolo (*Shemot* 30,11-16).

Haftarah: 2 Melakhim 11,17 (secondo altri 12,1) - 12,17. In analogia con il secondo Sefer, il brano tratta della raccolta di sicli effettuata al tempo del re Yoash e del Kohen Gadol Yehoyada' per la manutenzione del Santuario.

#### Halakhot:

• in analogia con gli altri "Sabati segnalati" si usa leggere la *Parashah* speciale in un secondo *Sefer* e non semplicemente riavvolgere il primo anche se le due

- Parashiyot sono in questo caso molto vicine fra loro e verrebbe meno la motivazione del torach tzibbur.
- Chi non ha un Sefer Torah o è impossibilitato ad unirsi ad un Minyan è tenuto alla lettura sul Chumash (libro stampato) senza Berakhot.
- Se nello stesso Shabbat cade anche Rosh Chòdesh si estraggono tre Sefarim nei quali, in base al principio per cui "ciò che è più frequente ha la precedenza" (Berakhot 51b), le tre Parashiyot vengono lette in ordine decrescente di frequenza: -1) Parashah settimanale; 2) P. Rosh Chòdesh; 3) P. Sheqalim. Per quanto riguarda la distribuzione dei chiamati a Sefer, in questo caso si usa distribuire l'intera Parashah settimanale (1° Sefer) fra sei chiamati; il settimo assiste alla lettura della P. Rosh Chòdesh (2° Sefer), al termine della quale soltanto si recita il mezzo Qaddish; il Maftir, infine, assiste alla lettura della P. Sheqalim (3° Sefer) e recita la Haftarah, anch'essa di Sheqalim.
- La scelta della *Haftarah* segue sempre l'ultima *Parashah* letta. Se pertanto per errore si fosse letta prima la *Parashat Sheqalim* e poi la *Parashat Rosh Chòdesh*, si legge la *Haftarah* di *Shabbat Rosh Chòdesh* (Resp. *Noda' Bi-yhudah* II,11).
- Secondo alcuni riti se Shabbat Sheqalim coincide con il Rosh Chòdesh, dopo aver letto la Haftarah di Sheqalim si aggiungono il primo e l'ultimo verso della Haftarah di Shabbat Rosh Chòdesh; se invece cade la vigilia di Rosh Chòdesh (29 Shevat o Adar I) si aggiungono il

- primo e l'ultimo verso della Haftarah "Machar Chòdesh".
- In memoria della Machatzit ha-Sheqel che si versava al tempo del Bet ha-Miqdash si usa ora dare in tzedaqah metà dell'unità monetaria in còrso nel proprio Paese (in Israele mezzo Sheqel, in Italia 500 lire) nel Ta'anit Ester (vigilia di Purim) prima di Minchah. Per l'esattezza si versano tre mezze unità, in corrispondenza del fatto che nella Parashat Sheqalim la parola terumah ("offerta") è scritta tre volte. Si abbia cura di non dichiarare che l'offerta sostituisce l'antico mezzo siclo, in quanto tale Mitzwah è riservata al Bet ha-Miqdash (Remà a Shulchan 'Arukh, O.Ch. 694,1 e Mishnah Berurah ad loc.).

#### Dal Midrash:

Perché la Parashat Sheqalim precede la Parashat Zakhor, allorché invece la Mitzwah di cancellare il ricordo di 'Amaleq (Shemot 17) è stata data agli Ebrei prima di quella del mezzo siclo (Shemot 30)? "Disse Resh Laqish: è noto e manifesto dinanzi a Colui che disse e il mondo fu che Haman avrebbe stanziato dei sicli a danno degli Ebrei (cfr. Est. 3,9), perciò fece in modo che i loro sicli precedessero i suoi" (Meghillah 13b).

La Torah prescrive che la *Machatzit ha-Sheqel* sia portata "per espiare per le vostre persone" (*Shemot* 30,16). Per quale colpa? Per il *Chet ha-'Eghel* (il Vitello d'Oro), di cui si parla subito dopo. Secondo una tradizione il risarcimento di solo "mezzo siclo" si deve al fatto che

metà del popolo, e precisamente le donne, non parteciparono alla trasgressione.

Perché la Torah ha prescritto il versamento di mezzo siclo a testa, anziché di un siclo intero? Per rammentare all'uomo la sua costante incompletezza nelle azioni e inadeguatezza nel Servizio Divino. Ma il mezzo siclo era anche prescritto, come già si è detto, "per espiare per le vostre persone": esso ci insegna che soltanto metà della personalità umana necessita di espiazione in quanto è soggetta a trasgredire, mentre l'altra metà, costituita dall'anima, resta pura!

Dal momento che la Torah ha già scritto: "ciascuno darà mezzo siclo", perché poi si ripete con le parole: "il ricco non darà di più e il povero non darà di meno"? Per insegnarti che è più gradita al Santo Benedetto una Mitzwah piccola ma osservata da tutti unitariamente in egual misura, rispetto ad una Mitzwah grande ma eseguita soltanto dai più abbienti: la Torah infatti dice "il ricco non dia di più" proprio per evitare che "il povero dia di meno".

Anche se il *Bet ha-Miqdash* è distrutto e materialmente non siamo più in grado, per il momento, di donare la *Machatzit ha-Sheqel*, quello che conta è "risvegliare la nostra generosità e l'attitudine a rinunciare a quanto si ha per compiere la Volontà del Creatore e tale esercizio è sempre valido" (*Sefer ha-Toda'ah*).

## Shabbat Zakhor

**Significato dell'espressione:** "Sabato del Ricordo (di 'Amaleq)". La denominazione deriva dalla prima parola di *Dev.* 25.17.

Data: coincide sempre con lo Shabbat che precede Purim, cioè il secondo Shabbat di Adar (ovvero Adar II negli anni embolismici). Cade perciò due settimane dopo Shabbat Sheqalim (come dice la Mishnah, mafsiqin leshabbat acheret: "si salta uno Shabbat"), a meno che Purim (14 Adar) non cada di Venerdì, nel qual caso Shabbat Sheqalim coincide con il Rosh Chòdesh e Shabbat Zakhor cade la settimana immediatamente successiva (8 Adar). In anno semplice esso coincide generalmente con la Parashah settimanale Tetzawweh (qualche volta Terumah); in anno embolismico con Wayqrà o Tzaw.

Che cosa significa: i Maestri hanno stabilito di osservare in questa occasione la Mitzwah della mechiat zekher 'Amaleq ("cancellazione del ricordo di 'Amaleq"), per la quale la Torah non stabilisce una data precisa. La relazione con Purim consiste nel fatto di "accostare la cancellazione del ricordo di 'Amaleq a quella del ricordo di Haman". L'eroe negativo della Meghillat Ester, il primo ministro Haman che aveva chiesto al re di Persia l'avallo alla distruzione degli Ebrei fissata per il 13 Adar, era infatti discendente di 'Amaleq attraverso l'antenato Hagag. Il popolo di 'Amaleq aveva a sua volta attaccato Israel proditoriamente alle spalle subito dopo l'Uscita dall'Egitto

mentre erano ancora reduci dalla dura schiavitù (Shemot 17), dimostrando al mondo che, nonostante i miracoli compiuti a loro favore da D., essi non erano inattaccabili ("aveva raffreddato la pentola": Rashì a Dev. 25,18): furono sgominati dagli Ebrei a Refidim con l'aiuto celeste e fu successivamente comandato di non dimenticare di cancellarne il ricordo (Devarim 25,19).

**Secondo Sefer:** dopo aver concluso la *Parashah* settimanale si leggono gli ultimi versi della *Parashat Ki Tetzè* (*Devarim* 25,17-19) che contengono il precetto di cancellare il ricordo di 'Amaleq.

Haftarah: I Shemuel 15,1 (secondo altri:15,2)-34. In analogia con il secondo Sefer, il brano tratta della soppressione di Hagag, discendente di 'Amaleq e antenato di Haman, ordinata da Shemuel ad opera del re Shaul.

#### Halakhot:

• È Mitzwah tener vivo il ricordo di ciò che ci fece 'Amaleq allorché uscimmo dall'Egitto, al fine di "cancellare il suo ricordo" dal mondo. I nostri Maestri hanno così interpretato la duplice espressione usata a questo proposito dalla Torah: "ricorda!: allude alla bocca; non dimenticarlo!: allude al cuore" (Meghillah 18a). L'osservanza di questa Mitzwah dunque non passa soltanto attraverso il pensiero, ma anche attraverso la parola, leggendo pubblicamente dal Sefer Torah i versetti relativi. Si ritiene di rinvenire nella Torah stessa un cenno al fatto che la lettura debba proprio avvenire da un Sefer Kasher, nel comando dato da D. a Mosheh:

- "Scrivi ciò (l'episodio di 'Amaleq) in un Sefer" (Resp. 'Ammudè Or, 124).
- Sebbene tali versetti si leggano comunque una volta all'anno nel ciclo delle Parashiyot, allora lo scopo è quello di uscire d'obbligo dalla lettura settimanale della Torah (obbligo di origine rabbinica). I Maestri hanno perciò prescritto che essi venissero riletti nello Shabbat precedente Purim con l'intenzione particolare di uscire d'obbligo dalla Mitzwah della Mechiat Zekher 'Amaleg (obbligo istituito dalla Torah). Tale intenzione (kawwanah) di far uscire d'obbligo tutti i presenti deve essere manifestata dall'Ufficiante prima di iniziare la lettura. Si ritiene di rinvenire un'allusione al fatto che tale lettura debba avvenire subito prima di Purim nel versetto della Meghillat Ester che dice: "questi giorni (di Purim) vengono ricordati e osservati" (9,28): si celebri il ricordo (Zakhor) prima di osservare Purim. Il legame con lo Shabbat si spiega a sua volta con il fatto che il popolo si raccoglie nelle Sinagoghe ed è l'occasione più opportuna per diffondere il messaggio.
- Essendo in pratica l'unica *Parashah* la cui obbligatorietà deriva dalla Torah stessa (con la parziale eccezione della *Parashat Parah* (v.)), tutti sono tenuti ad assistere a tale lettura. Coloro che abitano in centri isolati e di solito non hanno la possibilità di raggiungere un *Bet ha-Kenesset*, sono tenuti a trascorrere questo Shabbat in una località dove abbiano la possibilità di assistere alla lettura.

- Data l'importanza particolare della *Parashat Zakhor*, è uso destinare ad essa il miglior *Sefer Torah* che si abbia a disposizione nel *Bet ha-Kenesset*.
- Per la lettura di Zakhor è buon uso chiamare a Sefer il Rabbino Capo o altra persona di analoga preparazione, onde garantire che la lettura avvenga nel modo più corretto possibile per dizione e canto.
- Secondo alcuni la parola zekher di Dev. 25,19 va punteggiata con tzere sotto la zayin, secondo altri con segol. È uso delle Comunità Ashkenazite, nella cui pronuncia si distingue fra le due e, ripetere due volte il versetto per uscire d'obbligo dalla lettura secondo entrambe le opinioni.
- Chi per causa di forza maggiore è costretto a scegliere fra ascoltare la lettura pubblica di Zakhor e quella della Meghillat Ester a Purim deve preferire la prima.
- Secondo alcuni, chi non ha avuto la possibilità di assistere alla lettura di Zakhor, può uscire d'obbligo dalla Mitzwat Mechiat Zekher 'Amaleq assistendo alla Parashah della guerra contro 'Amaleq (Shemot 17) che si leggerà la mattina di Purim (Maghen Avraham). Ma è opportuno non basarsi a priori su tale opinione, perché quest'ultimo brano è solo una narrazione della guerra e non contiene alcuna menzione esplicita della Mitzwah della Mechiat Zekher 'Amaleq (Mishnah Berurah).
- Un bambino che non abbia ancora compiuto tredici anni non viene chiamato come Maftir per la Parashat Zakhor: dal momento che, in quanto minore, non è obbligato alle Mitzwot, non può fare uscire d'obbligo

- gli altri dalla Mitzwat Mechiat Zekher 'Amaleq. Negli altri Shabbatot (escluso Parah) la cosa è permessa, ma in molte Comunità vi è l'uso di astenersene in occasione di tutte le Arba' Parashiyot.
- Secondo alcuni (Sefer ha-Chinnukh) le donne sono esenti da questa Mitzwah, in quanto essa trova la sua base in un atto di guerra e le donne non possono portare armi (Yevamot 65b). Altri sono invece del parere che anche le donne sono obbligate ad assistere alla lettura, in quanto anticamente l'esenzione delle donne dal servizio militare non si applicava nel caso di "guerra obbligatoria" (milchemet Mitzwah), qual era appunto la guerra contro 'Amaleq; inoltre, anche chi non era tenuto al servizio militare è comunque obbligato a tener viva la memoria. Va ancora notato che non vale in questo caso l'argomento della Mitzwat 'asseh she-hazeman gheramah ("precetto affermativo legato ad un certo lasso di tempo") per esentarne le donne in quanto, come si è detto, secondo la Torah la Mitzwah della Mechiat Zekher 'Amalea non è legata ad alcun tempo preciso e solo per iniziativa dei Chakhamim essa è stata fissata per lo Shabbat che precede Purim. Al contrario, in questo precetto è presente anche un divieto, lo tishkach appunto, al quale anche le donne sono tenute (cfr. Resp. Yechawweh Da'at I,84).
- Sebbene normalmente non si possa trasferire un Sefer Torah a beneficio di un malato o di un carcerato perché siamo noi tenuti ad andare verso la Torah e non viceversa, per la Parashat Zakhor si fa eccezione, in

- quanto la sua lettura coincide con l'osservanza di un precetto biblico da cui nessuno è esente.
- Non è stata istituita alcuna Berakhah particolare per la Mitzwah della Mechiat Zekher 'Amaleq, perché non si recita una benedizione su un atto di distruzione, sia pure morale, anche se prescritto (Meghillah 10b; Kaf ha-Chayim a O.Ch. 685, n. 29); secondo altri, invece, le Berakhot della chiamata a Sefer sostituiscono quella della Mitzwah: è pertanto obbligo prestare la dovuta concentrazione anche alla recitazione di queste ultime.

#### Dal Midrash:

Per quale motivo 'Amaleq è considerato il peggiore di tutti coloro che hanno odiato Israel? Secondo il Malbim l'attacco di 'Amaleq non è giustificabile con nessuna delle cinque motivazioni che di solito si attribuiscono alle guerre. 1) Non è stata una guerra di conquista, essendo avvenuta nel deserto; 2) Non è stata una guerra di difesa territoriale, in quanto è avvenuta in luogo di transito; 3) Non c'era un'inimicizia precedente; 4) Non voleva essere una dimostrazione di forza, altrimenti 'Amaleq avrebbe attaccato frontalmente e non di spalle; 5) Non è stata una guerra di religione, in quanto, come dichiara la Torah, 'Amaleq "non temeva la Divinità".

Dal momento che le popolazioni antiche sono ormai difficilmente distinguibili a causa dei corsi e ricorsi storici ("quando è salito al potere Sennacherib ha sconvolto le nazioni": Maimonide, Hil. Issurè Biah 12,25), che senso ha oggi parlare dell'osservanza di questa Mitzwah e nei

confronti di chi va essa rivolta? Secondo R. Chayim di Brisk 'Amaleq va oggi inteso non solamente come un ceppo, ma soprattutto come un carattere e una filosofia: quella di chi nega la Provvidenza sostenendo che il mondo è dominato dal caso, proprio come 'Amaleq, che ha attaccato Israel in modo volutamente "casuale". Più in generale, qualsiasi popolo che segua la medesima via di cieca oppressione e persecuzione nei nostri riguardi è forse un discendente, sia pur lontano, dell'antico 'Amaleq.

Secondo la maggioranza dei Decisori (Maimonide, Rosh e *Terumat ha-Deshen*) la *Mitzwah* di *Zakhor* incombe sulla Comunità d'Israel e non sui singoli, e non a caso essa è stata affidata dai Maestri alla lettura pubblica di una *Parashah*: Israel vincerà su 'Amaleq soltanto se saprà mantenere l'unità del popolo.

Israel fu attaccato da 'Amaleq nel deserto perché "le sue braccia si erano indebolite" nei confronti della Torah, ma allorché gli Ebrei studiano la Torah eventuali forze distruttive, per quanto efferate, non hanno alcun potere su di loro. Se la Torah stessa ci ingiunge di distruggere il ricordo di 'Amaleq ("non dimenticarlo"), vietandoci in pratica di pronunciarne il nome, come possiamo allora pronunciarlo ogni volta che leggiamo il versetto? Si nota che fra "non" e "dimenticarlo" è inserito un certo segno del canto che ha in genere funzione disgiuntiva e se ne deduce che la Torah stessa ammette dei casi in cui l'ingiunzione è sospesa e ce ne possiamo "dimenticare". Quali? Ebbene, è permesso nominare 'Amaleq senza paura proprio... mentre si legge, ovvero si studia, la Torah!

"Disse R. Yehudah a nome di Rav: se gli Ebrei avessero osservato il primo Shabbat nessuna nazione li avrebbe avuti in potere, come è detto: "Il giorno settimo qualcuno del popolo uscì a cercare (la manna)" e subito dopo "Giunse 'Amaleq" (Shabb. 118b). Per questo la lettura di Zakhor è stata istituita proprio di Shabbat.

## Shabbat Parah

**Significato dell'espressione:** "Sabato della Mucca (Rossa)".

Data: coincide sempre con il Sabato che precede Shabbat ha-Chòdesh (v.); a meno che quest'ultimo coincida con Rosh Chòdesh Nissan, o Shabbat Sheqalim con Rosh Chòdesh Adar (o Adar II), è anche quello successivo a Shabbat Zakhor e a Purim. Se Shabbat ha-Chòdesh coincide con il 1º Nissan, a Shabbat Parah si annuncia il Rosh Chòdesh. Negli anni comuni vi si legge in genere la Parashah settimanale Ki Tissà, Wayaqhel e/o Pequdè; negli anni embolismici Tzaw o Sheminì.

Che cosa significa: all'epoca del Santuario aveva lo scopo di rammentare a coloro che si erano resi impuri da contatto con salme l'obbligo di purificarsi in tempo per poter partecipare alla celebrazione del Qorban Pessach il pomeriggio del 14 Nissan a Yerushalaim. Secondo la prescrizione della Torah l'impurità precludeva tale partecipazione e la relativa purificazione, che avveniva spruzzando sulla persona l'acqua intrisa delle ceneri di una mucca rossa (Parah Adummah), impegnava per sette giorni (Bemidbar 19,1-22). Tenuto conto del fatto che coloro che abitavano lontano da Yerushalaim cominciavano a mettersi in viaggio dalle rispettive località già dal Rosh Chòdesh Nissan, ovvero due settimane prima di Pessach, si doveva rammentare la prescrizione agli interessati per tempo, almeno tre settimane prima di

Pessach e quindi non più tardi del 23 Adar (o Adar II). Ancora oggi, nonostante la distruzione del Santuario, tale lettura pubblica viene osservata come zekher la-Miqdash, in ricordo dell'epoca del Tempio o, secondo altri, per "compensare con le nostre labbra gli animali da sacrificio" (Hoshea 14,3), sostituire cioè la 'avodat Bet ha-Miqdash in pratica con lo studio teorico dei passi relativi. Anche in questo caso la lettura fu fissata di Shabbat perché il popolo si raccoglie nelle Sinagoghe ed è l'occasione più opportuna per diffondere il messaggio.

**Secondo Sefer:** si leggono i primi versi della *Parashat Chuqqat (Bemidbar* 19,1-22), contenenti la prescrizione delle ceneri della *Parah Adummah*.

**Haftarah:** si legge Yechezqel 36,16-38, perché tale brano comprende il versetto "e verserò su di voi acqua pura e vi purificherete" e, più in generale, allude ad una purificazione, sia pure di ordine spirituale, in analogia con il secondo Sefer.

#### Halakhot:

Secondo la maggior parte dei Decisori la lettura della Parashat Parah è di origine rabbinica, come quella della Parashat Sheqalim e della Parashat ha-Chòdesh. Secondo altri, invece, essa è una prescrizione biblica, al pari della Parashat Zakhor. Questi ultimi interpretano infatti il testo della Torah che dice: "questa è la regola della Torah... parla ai figli d'Israel" (Bemid. 19,2-3) nel senso che la regola della Torah consiste appunto nel parlare ai figli d'Israel, cioè nella lettura pubblica del brano. È pertanto

necessario che anche in questo caso chi di solito non ha la possibilità di assistere alla lettura pubblica della Torah si rechi a sentirla e che non si chiami a *Sefer* un minore. Tutti concordano, peraltro, che le donne sono esenti dall'obbligo di ascoltare la *Parashat Parah*, ma se vi assistono è comunque un atto meritorio.

#### Dal Midrash:

Secondo la tradizione, dai tempi di Mosheh Rabbenu fino alla distruzione del secondo Tempio furono bruciate nove mucche rosse in tutto. La prima fu arsa da Mosheh stesso e le sue ceneri bastarono per le purificazioni fino alla caduta del primo Santuario; la seconda fu eseguita da Ezra al ritorno dall'esilio babilonese e le successive sette da allora per tutta la durata del secondo *Bet ha-Miqdash*. La decima sarà eseguita, a D. piacendo, all'arrivo del Messia.

Secondo la logica, si sarebbe dovuta leggere prima la Parashat ha-Chòdesh e poi la Parashat Parah, perché senza il Tabernacolo (della cui inaugurazione tratta la Parashat ha-Chòdesh (v.)) non si poteva eseguire il precetto della Mucca Rossa ed in effetti Mosheh Rabbenu lo eseguì il giorno dopo l'inaugurazione, il 2 Nissan. Perché dunque leggere prima la Parashat Parah? "Perché essa tratta della purificazione di tutto Israel" (Yerushalmì Meghillah 3,6). Secondo il Rav Soloveichik ciò ci insegna ancora che l'impegno ebraico individuale, simboleggiato dalla Parah Adummah, è condizione preliminare e indispensabile all'adesione collettiva, simboleggiata dal

Qorban Pessach di cui si legge nella Parashat ha-Chòdesh.

Benché le ragioni della prescrizione della Parah Adummah fossero note solo a Mosheh Rabbenu, i Chakhamim hanno cercato di fornirne qualche spiegazione. In particolare, la Mucca Rossa espierebbe la trasgressione del Vitello d'Oro (Chet ha-'Eghel): "la si può paragonare al figlio di una serva che ha insudiciato il palazzo del Re. Disse il re: venga sua madre e pulisca ciò che il figlio ha sporcato. Così disse il Santo Benedetto: venga la Mucca ed espii l'atto del Vitello" (Yalqut Chuqqat 759). Secondo il Midrash il Chet ha-'Eghel avrebbe provocato il ritorno della Morte nel mondo dopo il suo allontanamento, conseguente all'accettazione della Torah da parte di Israel: ciò spiega a sua volta l'adozione delle ceneri della Mucca Rossa per purificare coloro che sono entrati in contatto con la Morte.

Secondo una tradizione parallela la Parah Adummah simboleggia il processo interiore di Teshuvah dopo qualsiasi trasgressione, rappresentata dal Chet ha-'Eghel. La vera Teshuvah consiste nel risalire alla causa prima della trasgressione medesima e nel correggerla, in modo da attuare una vera e propria rigenerazione. La combustione della Mucca (Rossa, simbolo della trasgressione) riattualizza l'eliminazione del Vitello, ma ciò non è ancora sufficiente: le sue ceneri andranno stemperate in acqua, simbolo della rinascita del penitente, sul quale l'acqua verrà appunto spruzzata.

Secondo una parte di coloro che sostengono che la lettura della *Parashat Parah* è un obbligo biblico, la fonte sarebbe un passo nel quale ci viene ingiunto di ricordare il *Chet ha-'Eghel*: "ricordati di quando facesti adirare il tuo D. nel deserto..." (*Dev.* 9,7). Ma i Maestri evitarono di istituire la lettura pubblica di quel capitolo per riguardo ad Israel e lo sostituirono con la *Parashat Parah* che allude, come si è detto, alla sua espiazione (*Maghen Avraham*).

## Shabbat ha-Chòdesh

**Significato dell'espressione:** "Sabato del Mese (di Nissan)". La denominazione è tratta dalla prima parola di *Shemot* 12,2.

Data: coincide sempre con lo Shabbat in cui si annuncia (precede) il Rosh Chòdesh del mese di Nissan; ma se il Rosh Chòdesh Nissan viene di Shabbat, Shabbat ha-Chòdesh coincide con esso e lo stesso Rosh Chòdesh viene annunciato a Shabbat Parah. Negli anni comuni vi si leggono per lo più le Parashiyot settimanali Wayaqhel, Pequdè, oppure Wayqrà; negli anni embolismici Sheminì o Tazria'.

Che cosa significa: il mese di Nissan, in quanto mese dell'Uscita dall'Egitto e, secondo il Talmud, della Redenzione Futura (Rosh ha-Shanah 11a), è considerato "il primo dei mesi dell'anno" (Shemot 12,2) e pertanto meritevole di una lettura particolare. Inoltre, si deve rammentare pubblicamente l'arrivo di Pessach, con tutti i precetti che la festa comporta, primi fra tutti, al tempo del Bet ha-Miqdash, il pellegrinaggio a Yerushalaim ('Aliyah la-Reghel) e il Qorban Pessach, che richiedevano di organizzarsi per tempo; trascurare il Qorban Pessach avrebbe comportato la grave sanzione divina del Karet. I Maestri decisero perciò di istituire la lettura di una Parashah speciale, che contenesse tutte le indicazioni relative. Ancora oggi, nonostante la distruzione del Santuario, tale lettura pubblica viene osservata come

zekher la-Miqdash, in ricordo dell'epoca del Tempio o, secondo altri, per "compensare con le nostre labbra gli animali da sacrificio" (Hoshea 14,3), sostituire cioè la 'avodat Bet ha-Miqdash in pratica con lo studio teorico dei passi relativi. Anche in questo caso la lettura fu fissata di Shabbat perché il popolo si raccoglie nelle Sinagoghe ed è l'occasione più opportuna per diffondere il messaggio.

**Secondo Sefer:** si legge il passo centrale della *Parashat Bo (Shemot* 12,1-20), contenente le disposizioni relative alla fissazione del *Rosh Chòdesh* e ai preparativi per il *Qorban Pessach*.

Haftarah: Yechezqel 45,16-46,18 (Ashkenazita) o 45,18-46-15 (Sefardita), brano nel quale si descrive in profezia la celebrazione del Rosh Chòdesh e di Pessach nel Bet ha-Migdash ricostruito in età messianica.

#### Halakhot:

Valgono le stesse regole di *Shabbat Sheqalim*, anche per il caso che *Shabbat ha-Chòdesh* coincida con il *Rosh Chòdesh*.

### Dal Midrash:

Shabbat ha-Chòdesh è sempre lo Shabbat successivo a Shabbat Parah. I Maestri paragonano la successione delle Arba' Parashiyot a quella degli Arba' Kossot (quattro calici di vino) durante il Seder. Come in questo caso è ammesso bere altro vino in tutti gli intervalli fra i calici eccetto quello fra il terzo e il quarto, allo stesso modo vi possono essere interruzioni alla successione dei "quattro

Sabati" all'infuori del terzo e del quarto, che sono sempre consecutivi (*Talmud Yerushalmi*).

La lettura della Parashat ha-Chòdesh ci vuole richiamare alla mente la Mitzwah del Oiddush ha-Chòdesh, la proclamazione del Capo-Mese che Mosheh apprese per la prima volta alla vigilia della liberazione dall'Egitto e che rimase successivamente fra le prerogative del Sanhedrin Ghedolah di Yerushalaim fino alla metà del IV secolo. Il Talmud spiega che questo importante precetto, dal quale in definitiva dipendono le date di tutte le feste, è stato consegnato da D. all'Uomo con tutta la responsabilità che ne deriva: il versetto Elleh mo'adè H. migraè gòdesh asher tigreù otam be-mo'adam ("queste sono le feste del S. che proclamerete al loro tempo") è infatti scritto in un modo tale da poter essere rivocalizzato asher tigreù attem ("che proclamerete voi"). Da ciò deriva la formula: "D. che santifichi Israel e le Feste (o i Capi-Mese)" adoperata nella Tefillah. A differenza dello Shabbat, nel quale si dice semplicemente "D. che santifichi lo Shabbat" perché esso è stato stabilito direttamente da D. ogni sette giorni, la cadenza di Feste e Capi-Mese è invece opera del popolo d'Israel il quale, attraverso il suo Tribunale Supremo, partecipava alla santificazione del Tempo in base all'osservazione della Luna Nuova di volta in volta.

Un'altra ragione per cui il *Rosh Chòdesh* Nissan va annunciato in modo particolare è che in tale data fu eretto per la prima volta il Tabernacolo nel deserto ai tempi di Mosheh Rabbenu e "la *Shekhinah* si stabilì su Israel".

## Shabbat ha-Gadol

Vi è infine un quinto Shabbat "segnalato", che tuttavia non si distingue per una particolare Parashah, ma soltanto per una Haftarah speciale. È lo Shabbat che precede Pessach, ed è chiamato Shabbat ha-Gadol: esso cade sempre due settimane dopo Shabbat ha-Chòdesh, a meno che quest'ultimo non coincida con Rosh Chòdesh Nissan, nel qual caso Shabbat ha-Gadol è il Sabato successivo (8 Nissan). Negli anni comuni si accompagna sempre alla Parashah settimanale Tzaw; negli anni embolismici generalmente a Metzorà' o Acharè Mot. Nelle Comunità Italiane si usa leggere la Haftarah speciale di Shabbat ha-Gadol (Mal'akhì 3,4-24) con il niggun (melodia) di Yom Tov.

L'espressione Shabbat ha-Gadol presenta di per sé un'anomalia grammaticale, in quanto la concordanza fra nome e aggettivo è costruita piuttosto come uno stato costrutto (non "il Sabato grande", bensì "il Sabato del grande")! Questo fatto viene spiegato in modi diversi.

Secondo un *Midrash*, nell'anno dell'Uscita dall'Egitto il primo giorno di Pessach (15 Nissan) cadde di Giovedì e lo Shabbat precedente era dunque il 10. Quel giorno, secondo la Torah, gli Ebrei furono invitati a scegliersi l'agnello per il *Qorban Pessach*, onde avere il tempo di verificarne eventuali difetti (tale prescrizione di metter da parte l'animale con quattro giorni d'anticipo non sarebbe stata rinnovata per il Pessach degli anni successivi, ma era limitata al Pessach d'Egitto, fermo restando il fatto che

ogni anno gli animali prescelti dovevano essere integri): gli Egiziani, pur adirati con gli Ebrei vedendo gli animali a loro sacri destinati alla macellazione, per intervento divino furono trattenuti dal reagire e non provocarono danni ad Israel. Per questa ragione lo Shabbat precedente Pessach sarebbe rimasto nella tradizione con il nome di Shabbat ha-(Nes ha-)Gadol: "Shabbat del grande (miracolo)" (Sefer ha-Pardes attribuito a Rashì).

Secondo un'altra spiegazione, la denominazione va invece messa in relazione con la Haftarah, che consiste nel terzo capitolo del Profeta Mal'akhì. L'ultimo versetto recita: "ecco Io invio a voi Eliahu il Profeta, prima che arrivi il Giorno Grande e austero" (Mal'akhì 3,23), con allusione alla venuta del Messia e alla Redenzione Futura prevista, secondo il Talmud, per il mese di Nissan al pari della Liberazione dall'Egitto. In tal senso il nome dello Shabbat può essere interpretato, riecheggiando le ultime parole di Mal'akhì, come Shabbat ha-(Yom ha-)Gadol: "Shabbat del (Giorno) Grande" (Matteh Mosheh a nome del Maharshal).

È uso trascorrere lo Shabbat ha-Gadol in una intensa ripetizione delle regole di Pessach, che sono notoriamente molteplici e complesse. Il Rabbino Capo suole tenere nel Bet ha-Kenesset una lunga Derashah sull'argomento alla quale il pubblico partecipa in gran numero e secondo alcuni potrebbe essere questo il significato dell'espressione Shabbat ha-Gadol: "Sabato dedicato al Grande (della Comunità)", titolo tradizionalmente riferito al Rabbino, o forse "Sabato dedicato al (discorso) grande" (Tzedah la-Derekh).

Rabb. Dott. AUGUSTO HASDA'
"FORMULARIO ORDINATO TRADOTTO
delle Preghiere Israelitiche di Rito Italiano Giorno di Sabato"
Torino, 1905

#### Sabat Secalim.

Frammento mosaico del Sabato precedente il novilunio di Adar o Veadar.

וַיַּדַבֵּר יְהְוָה שֶּל־משֶׁה לֵאמְר : כִּי־תִשֶּׁא שֶת־רְאשׁ בְּנֵי־ יִשְׂרָאֵל רִפְּקְדִיהָם וְנָתְנוּ אֵישׁ כְּפֶּר נַפְשִׁוֹ רֵיהְוָה בִּפְּקְדִי מְשֶׁה לֵאמֹר בִּפְּקוֹר אֹתְם : זֶה יִיִּהְנוּ בִּפְּקוֹר אַתְם וְנִיְתְּה בִּפְּקוֹר אַתְם וְנִיְתְּה בִּפְּקוֹר בְּיִבְּבְּיוֹ וְמְעָבְר וְבִּבְּיִם מְבֵּבְי עַרְ־נַפְּשׁוֹתִיכֶם : וְלְקַחְתְּ עַרְּהַבְּּכְּוֹר רְאִריִבְּה וְהַנְּה רְבְּבְּי יִשְּׂרָאֵל רְיִבְּפְשׁוֹתִיכֶם : וְלְקַחְתְּ בְּנִי יִשְּׂרָאֵל רְיִבְּפְשׁוֹתִיכֶם : וְלְקַחְתְּּ בְּנִי יִשְׂרָאֵל רְיִבְּפְשׁוֹתִיכֶם : וְלְקַחְתְּּ בְּנִי יִשְׂרָאֵל רְיִבְּפְשׁוֹתִיכֶם : וְלְקַחְתְּּ בְּנִי יִשְׂרָאֵל רְיִבְּפְשׁוֹתִיכֶם : וְלְקַחְתְּּ בְּנִי יִשְּׁרְאֵל רְיִבְּפְשׁוֹתִיכֶם : וְלְקַחְתְּּ בְּנִי יִשְּׁרְאֵל רְיִבְּבְּשׁוֹת רְאִרִים מִבְּוֹי וְהְיָה רְבְבֵּבְּי יִשְׂרָאֵל רְיִבְּפְשׁוֹתִיכֶם : וְלְקַחְתְּּ בְּנִי יִשְּׁרְאֵל רְיִבְּבְּשׁוֹת בְּבְיוֹ יִשְּׁרָא בִיוֹשְּׁא אֵת־רְבִּפְשׁוֹת יִבְם מִבְּוֹ יְהְוֹה רְבְבֵּי יִשְּׁרְא בְּבְּבְּיוֹ וְשְּבְּתוֹן רְפְבֵּנִי יְהְוֹחְל בְבָּבְיוֹ וִשְּׁרְא בְּבְּבְּיוֹ וְתְּנִים מִבְּבְיוֹ וְהְוֹחְתְּם בְּבְּיוֹים מִצְּרְ וְהְיִהְה רְבְּבְּי יִשְּׁרְאֵל רְיִבְּבְּרוֹן רִפְּנְייִהְהְוֹת בְּבְּנִי יְחְהָוֹה לְבִבּּרוֹ וְבְּבְּבְיוֹי וְחְוֹּה בְּבְּיוֹיוֹת רְבְּבִיי יְחְהָוֹה בְּבְּיוֹי וְהְוֹחִים בְּבְּייִים מִבְּיוֹ בְּבְּיִבְיוֹ וְשְּבְּבּי וְחִבּיוֹם בְּבִּיי יְחְהָוֹה בְּבְּיִיים מִבְּיִבְיוֹים מְבִּבְיי וְשְּבְּבְי יִשְּבְּבְיוֹים בְּבְּיִים בְּבִּיי יְחִיּהְם בְּבְּייִים בְּבְּבִיי יְחְהָּבְּי בְּבְייִים מְבְּבְייִים מְבְּבּייִים בְּבְּיוֹי וְחְבְּבְייִים בְּבְּבְייִים מְבְּבְייוֹ בְּבְּבְייִים בְּבְּיוֹים בְּבְּיוֹבְייִים בְּבְּבְייִים מְבְּבְּיוֹים בְּבְּיוֹים בְּבְּיוֹים בְּבְּיוֹים בְּבְּבְייִים בְּבְּיוֹים בְּבְּיוֹים בְּבְּיוֹים בְּבְייִים בְּבְּבְּיוֹים בְּבְּבְיוֹים בְּבְּבְּיוֹים בְּבְּבְיוֹים בְּבְבְּיוֹים בְּבְּבְיוֹים בְּבְּבְּיוֹים בְּבְּבְּיוֹם בְּבְּבְיוֹם בְּבְּבְּיוֹם בְּבְּבְּיוֹם בְּבְּבְּבְיוֹים בְּבְּבְיו

## Frammento profetico.

בֶּן־שֶׁבַע שָׁנִים יְהוֹאָשׁ בְּמָלְכְוֹ: בִּשְׁנַת־שֶׁבַע לְיֵהוּאֹ מָלַךְ יְהוֹאָשׁ וְאַרְבָּעִים שְׁנָּה מָלָךְ בִּירוּשָׁלָם וְשֵׁם אִמֹּו צִבְיָה מִבְּאֵר שָׁבַע : וַיַּעשׁ יְהוֹאָשׁ חַיָּשֶׁרְ בְּעִינֵי יְהוָהְ בָּר־יָמֵיִו מִּבְּאֵר הוֹרָחוּ יְהְוֹיָדָע הַכּהֵן : רָק הַבָּמִוֹת לָא פַּרִוּ עוֹר

#### Sabat Secalim.

Frammento mosaico del Sabato precedente il novilunio di Adar o Veadar.

Il Signore disse a Mosè: Quando vorrai fare il censimento degli Israeliti, ordina a ciascuno di loro di portare una moneta, in offerta al Signore, in espiazione della colpa per detto censimento; così non avranno a subire male alcuno. Ogni censito dia, in offerta a Dio, mezzo siclo, di valore uguale a quello che è offerto al S. Tempio, diviso in dieci Gherà. Ogni censito, dell'età non inferiore a venti anni ha il dovere di fare la menzionata offerta; il ricco non dia più, nè il povero meno di mezzo siclo, in offerta al Signore, in espiazione della propria colpa.

Tu prendi il danaro portato dagl'Israeliti e destinalo alle spese dell'Arca Santa. Procura che gli Israeliti si ricordino di questo comando e subiscano la punizione della loro colpa.

#### Frammento profetico.

In età di nove anni Ieoas fu eletto re, al diciasettesimo anno che Ieu aveva la reale dignità. Sua madre era Zivià di Bet Sevang. Egli governò il regno d'Israele quaranta anni; finche visse, fece ciò che piace al Signore e si attenne ai consigli del Sacerdote Ieoadag.

Solo, non tolse gli altari costruiti fuori del Tempio e permise che il popolo vi sacrificasse e incensasse. דָעָם מְוַבְּחֶים וּמִכּשְּׁרִים בְּבָּמְוֹת : וַיֹּאֹמֶר יְהוֹאָשׁ אֶּר־-חַבְּלְנִים כֹּל בָּסֶף הַקָּרָשִים אֲשֶׁר יִיּבְאַ בֵית־יְהוָה בֶּסֶף עבר איש בֶּסֶף נַפְשִׁוֹת עֶרְכֵּוֹ כַּל־כָּסֶף אֲשֶׁרְ יִעְרֶהׁ עַר־ כֶב־אִישׁ רְחָבִיִא בֵּיִת יְחָוָהְ : יִקְחַוּ ְרָהֶם הַכְּהַנִים אִישׁ מֵאֵת מַפָּרֶוֹ וְהֵם יְהַוְּקוֹ אֶת־בֶּדֶק הַבַּיִת לְכָלר אֲשֶׁר־יִמְּצֵאֹ שָם בָּרֶק : וְיְהִי בִּשְׁנַת עֶשְׁרֵים וְשָׁרְשׁ שָׁנָהְ רַכֶּכֶּרְ יְחוֹאָשׁ לְאִדְחְזְּקִנְּ חַכְּהַנִיִם אֶת־בֶּדֶק חַבְּיִת : וַיִּקְרָא הַפֶּּלֶךְ יְהוֹאָשׁ רִיְהְנִירָע חַכּהֵוֹ וְדַכְּחָנִים וַיָּאמֶר אֲדֵיהֶם מַרְוְעַ אֵינְכֶּ שְׁחַוֹּלֵקִים אֶת־בֶּבֶק הַבְּגִית וְעַתָּה אַל־תִּקְחוּ־בֶּכֶּפֶּף מֵאַת מַבָּבִיבֶּם הֵי־לְבֶּבֶק חַבְּיָת תִּתְּנֻחוֹי : וַנֵּאָתוּ הַכְּהְבָּיִם לְבִלְתֵּי יְּלְחֵת־בֶּבֶּׁלֶף מֵצֵּת הָעָם וּלְבִלְתָּי הַנֵּלֶן אֶת־בֶּבֶּלְ חַבְּיֵת : מַלְּהָ מַּצְּל הַמִּוֹבֵּח מִיְמִין בְּבוֹא־אִישׁ בֵּית יְהְוָה וְנָתְנוּר אַתוֹ אֵצֶל הַמִּוֹבֵח מִיְמִין בְּבוֹא־אִישׁ בֵּית יְהוְה וְנָתְנוּר אֹתוֹ אֵצֶל הַמִּוֹבֵח מִיְמִין בְּבוֹא־אִישׁ בֵּית יְהוְה וְנָתְנוּר שָׁמָּה הַכְּּוְהַנִיִם שִׁמְרֵיְ הַפַּׁף אֶת־כָּל־יַחַכֶּסֶף הַמּוּּבָא בֵיִת־ יְהְוָהְ : וְיְהִי בִּרְאוֹתְם בִּיֹרָבְ הַבֶּסֶף בָּאָרֵוֹן וַיִּעַר סֹפֵּר הַפֶּבֶרְ וְהַכַּתֵן הַנְּרְוֹר וַיָּצִרוֹּ וַיִּמְנוּ אֶתְ־הַכֶּסֶף הַנְּמְצָא בִית־יְהְוֶּרְ : וְנָתְנוּ אֶרת־הַכֶּסֶף הַמְּתְכָּן עַר־יְיֵבוּ עשׁי הַמֶּלָאְכָה הַמָּפְּקָהָים בֵּית יְהֹוָה : וַיִּוֹצִיאָהוּ רְחָרְשֵׁי הָעֵץ וְלַבּנִים הָעשִׁיִם בֵּית יְהְנָה : וְלַגְּיְרִים וּלְחְצְבֵי חָאֶבֶן וְלִקְנָוֹת עַצִּים וְאַבְנֵי מַחְצֵב לְחַוֹּלְ אֶת־בָּנֶדֶק בִּית־יְחוֹּלֶת

Ieoas disse ai sacerdoti: La moneta corrente, valore della propria persona, spontaneamente portata al Tempio di Dio, ognuno di voi riceva dai proprii conoscenti e sia impiegata pel restauro del Tempio. Ieoas nell'anno ventitreesimo del suo regno, vedendo che i sacerdoti non avevano restaurato il Tempio, chiamò il sacerdote Ieoadag e gli altri sacerdoti, e disse loro: Perchè non avete restaurato il Tempio? Or dunque, dai vostri conoscenti non ricevete più il danaro da impiegarsi pel restauro del Tempio. I Sacerdoti aderirono a non ricevere il danaro e ad essere esenti dall'obbligo di restaurare il Tempio.

Il sacerdote Ieoadag prese una cassetta, fece nel coperchio una piccola apertura e la pose vicino all'altare, alla destra di colui che entra al Tempio di Dio. I Sacerdoti che si trovavano all'ingresso del Tempio vi introdussero tutto il danaro stato offerto al Tempio di Dio. Quando s'accorsero che nella cassetta era gran quantità di danaro, il tesoriere del re ed il sommo Sacerdote ne fecero tanti gruppi, li contarono e li consegnarono a coloro che avevano assunto l'impresa di restaurare il Tempio di Dio.

Essi l'impiegarono per pagare i falegnami, gl'ingegneri, i muratori ed i tagliapietre; per comprare legna e pietre intagliate da usare pel restauro del Tempio di Dio. Però וּלְכָל אֲשֶׁר־יִצְא עַל־הַבַּיִת לְחְזְקְה: אַן דְּלֹא יְעֲשֶׁה בַּית יְחְזָּקְה: אַן לֹא יְעֲשֶׁה בַּית יְחְזָקְה: אַן לֹא יִעֲשֶׁה בַּית יְהֹוָה סְפִּוֹת כָּסֶף מְזַפְּלְוֹת מִזְּלְקוֹת חֲצִּצְרוֹת כָּל־בְּלִי זָחָב וּלְּא יְחַשְּבְּיּ הַּמִּלְאֹכָף יִחְנָה וְחִיּלְהִיבְוֹ אֶת־בֵּית יְהֹוָה: וְלָא יְחַשְּבִּיּ הַפְּלָאכָף יִחְגָּה וְחִיּלְהִיבְוֹ אֶת־בֵּית יְהֹוָה: וְלָא יְחַשְּבִּיּ הָמְיִם בְּמֵלְים לְתֵת רְעְשֵׁים בְּמֶלְים לְתֵת רְעְשֵׁים הַפְּּלְאַכְף תִּקְים לְתֵת רְעְשֵׁים לָתְת רְעִשִׁי הַבְּלְא יִבְּאָמְנָה הַם עשִׁים: כֵּסֶף אִשְׁסֹוְכָסֶף חַפְּאוֹת לְּא יִבְּא בִּיִת יְחֹנָת רָבְּחְנֵנִים יְהְיוּ:

#### Sabat Zahor.

Frammento mosaico del Sabato precedente la festa delle Sorti (Purim).

ַחַשָּׁמֵיִם לָאַ תִּשְׁכָּח: יַהְשָּׁמִיִם לָאַ תִּשְׁכָּח: יַהְ מִפָּלִרְאִיְּכָּיךְ מִפְּבִיב בְּאָרֵץ אֲשֶׁר יְחֹוְה־אֲלֶהֶיךְ וְאַתְּהִים אַחֲרֶיךְ וְאַתְּהִיךְ יְבָּלְ מִבְּלִרְ בְּהָּבֶרְ נִיוֹנֵבְ בְּךְ כִּלְּתְיִם: וְחָיָה בְּחָנִיחַ יְחֹוְה־אֲלְהֶיךְ וְאַתְּהִיךְ יְבְּיִר לְּוְרָךְ בַּבֶּרֶךְ נִיוֹנֵבְ בְּךְ כִּלְּתְיִם יְחְנִיחַ יְחֹוְה־אֲלְהֶיךְ וְאַתְּהִיךְ יְבְּיִר לְּוְרָךְ בַּבֶּרֶךְ נִיוֹנֵבְ בְּלְּ בָּלֶרֶץ אֲשֶׁר יְחֹוְה־אֲלֶהֶיךְ וְאַתְּהִי וְמִינִם אַחְרִייִּ

#### Frammento profetico.

עַל־עַמֶּר שְּמוּאֵל אֶל־שָּאוֹּל אֹלִי שָׁקַח יְהוָה לִמְשְּחָהְּ לְמֶּיֶרְה עַל־עַמֶּוֹ עַל־יִשְּׂרָאֵל וְעַתָּח שְמַעׁ רְקוֹר הִּבְּרֵי יְחוֹף: non implegarono il danaro portato al Tempio di Dio per farne bacini d'argento, strumenti musicali, trombe e qualsiasi altro oggetto d'oro e d'argento, solo ló consegnarono agl'impresari del restauro del Tempio di Dio.

Non chiedevano il conto del danaro che loro avevano consegnato, perchè ne conoscevano esperimentalmente la somma onestà. Il danaro da impiegare all'acquisto degli animali da sacrificarsi in espiazione della colpa e del peccato, non lo portavano al Tempio di Dio, ma lo consegnavano direttamente ai Sacerdoti.

#### Sabat Zahor.

Frammento mosaico del Sabato precedente la festa delle Sorti (Purim).

Rammenta il male che ti fece Amalec lungo il viaggio, dopo la tua partenza dall' Egitto, la strage cioè della gente inerme, commessa da quel popolo senza timor di Dio. E tu eri stanco ed affamato!

Tosto che Dio ti avrà condotto nel paese che ti destinò a possessione eterna e nulla temerai dai nemici che ti staranno d'intorno, fa strage del popolo Amalecita, in modo che ne sia dimenticato il nome.

Non dimenticarlo!

#### Frammento profetico.

Samuele disse a Saul: Fu Iddio che m'ha ordinato di consacrarti re d'Israele, popolo che destinò al suo Culto; ascolta dunque ciò che Dio ti comanda. Così dice Iddio:

לישראל אשרשם כו ()=:|= בַּךְ וְתַבִּיתָה אֶת־עֲמֶבֵק וְהַחֲרַמְהֶם אֶת־כָּר־אֲשֶׁר תַּחְמָר עָרָיו וְהַמְמָהָה מֵאֵישׁ עַר־אִשָּׁה מֵעוֹבֵל הָעָם וַיִּפְּקָרֵם בַּפְּכָּאִים מָאתַים אֶכֶף רַגְּרֵי וְעֲשֶׁרֶת אֲלָפִים יָּהְרָה : וַיְּבָא שָׁאְוֶּל עַר־עִיר עֲכְוַיְרֶב בַּנָחֵל: וַיָּאמֶר שָׁאָוּר אֶרְ־הַקִּינִי לְכוּ סָׁרוּ רְדוּ מִתְּוֹךְ אֲמָבֵקִי פֶּן־ אָסְפָּרָ עַפֹּוֹ וְאַהָּח עָשִׂיתָה חֶטֶּרֹ עָס־כָּרִ־בְּנֵי יִשְּׂרָאֵרִ בַּעַרוֹתָם מִפִּצְרָים וַיִּפַר קִינִי מְתוֹךְ עַמָּבֶק : וַיִּךְ שָּאוֹל י אֶת־עַמָלֵק מַחְוִילָה בּוֹאֲךָ שוּר אֲשֶׁר עַר־פְּנֵי מִצְרָיִם: נַיּתְפָּשׁ אֶת־אָנֵג מֶכֶּךְ־עַמָבֹק חָי וְאֶת־כָּר־הָעָם הָחֵרִים רְפִּי־חֶרֶב : וַיַּחְמל שָׁאוּל וְהָעָם עַר־אֲגַג וְעַר־מִיטֵב הַצֹּאֹן יְהַבָּקָר וְהַפִּשְׁגִים וְעַל־תַכָּרִים וְעַל־כָּל־הַטּוֹב וְלְאֹ אָבְוּ הַחַרִיּמֶם וְכַּיְ־הַמְּלָאבֶה וְמִבְזָה וְנָמֵס אִתְה הֶחְחֶרִימוּ וַיָּהִי דְבַר יְהוָהְ אֶל־שְמוּאֵל לֵאמְר: נְחַמְהִי בְּי־הִמְלַכְהִי וַיִּוֹעַק אֶר־יְחוֹהָ כָּל־הַלָּוֹיֶלָה שמואל לקראת שאול בּבֶּקר וַינִדְ רְשְׁמוֹאֵל רֵאת בָּא־ שָׁאָיּר הַכַּוְרֶמֶלָה וְהְנֵּח מַצִּיב רוֹ יָד וַיִּפּב ו<u>יִּעֲ</u>בֿר וַיִּרֶר

« Ben ricordo il male che Amalec fece ad Israele lungo il viaggio, dopo la sua partenza dall'Egitto. Muovi guerra ad Amalec e senza pietà fa strage di lui e di quanto gli appartiene; uccidi uomo, donna, pargoletto, poppante, bue, agnello, cammello ed asino ». Saul radunò il popolo, ne fece l'enumerazione in Telaim e si trovò a capo d'un esercito di duecentomila pedoni, più, diecimila della tribù di Giuda.

Saul quindi s'avvicinò alle città di Amalec e schieratosi a battaglia in una valle, disse al Chenita: Allontanati subito dagli Amaleciti onde non abbia a fare strage anche di te; ben rammento il bene che facesti ad Israele quando parti dall'Egitto. Tosto il Chenita s'allontanò dagli Amaleciti. Saul fece strage di Amalec da Havità all'ingresso di Sur, che è di fronte all'Egitto. Fece prigioniero il re Agag dopo averne passato a fil di spada tutto il popolo.

Saul e gl'Israeliti sentirono compassione del re Agag e del bel bestiame, degli agnelli e dei buoi pingui, e di ogni altra bella cosa, e non ne fecero la dovuta distruzione, solo distrussero ciò che era spregevole e di pochissimo valore.

Allora Iddio così disse a Samuele: Mal feci a consacrare Saul, re del popolo, poichè è ribelle ai miei comandi. Samuele, addoloratissimo, ne implorò il perdono tutta la notte, e di buon mattino, andò incontro a Saul. Questi, saputo che Samuele era in Carmel e trovavasi nel convenuto luogo, si volse verso quello e giunse in Galgala.

וֹמֶה קוֹלְ־הַצָּאוֹ הַזֶּהְ בְּאָזְנֵי וְקוֹרַ הַבָּקֹרְ אֲשֶׁר אָנֹכִי שֹׁמֵעַ בוֹיאֹמֶר שָאוֹר מֵעַמָּלֵקוּ הֶבִיאוֹם אֲשֶׁר חָמַר הְעָם עַל־מִישַב הַצּאוֹ וְהַבָּקָר לְמָעַן זְּכְחַ כִיהְוָהְ אֱלֹהֶיִךְ וְאֶת־ ַהַיְּוֹתֵר הֶתֶּהְרְמְנוּ : וַיִּאֹמֶר שְׁמוּאֵל אֶרְ־שָׁאוּל הָהֶרְף וְאַנִּידָה יְהַוֹּתְ אֶרֶי הָבֶּר יִ הַנְיָּה אֵלִי הַלָּיִלְה וִיִּאְמֶר לְוֹ דַּבֵּר יִ וַיָּאֹמֶר שְמוּאֵל הָלוֹא אָס־קָטָוֹ אַהָּהֹ בְּעֵינֶיךְ רָאֹש שִּבְמֵי יִשְׂרָאֵל אָתָּה וַיִּמְשָּׁחַךְּ יִהוָֹה לְטֶכֶרְ עַר־יִשְׂרָאֵל : וַיִּשְּׁלְחַךְּ יְהְנָיְהְ בְּדֶּכֶרְ וַיִּאֹמֶר בֵּוֹ עַר־כַּלוֹחָם אֹתְם: וְלָמָה לְא־שָּׁמֵעְהָ עַמָּלֵק וְנִלְחַמְהָ, בוֹ עַר־כַּלוֹחָם אֹתָם: וְלָמָה לְא־שָּׁמֵעְהָּ בְּקְוֹר יְהְוֹהְ וַהַעֵּט אֶל־הַשָּׁבְּל וַהְעַשׁ הָרֵעְ בְּעֵינִי יְהְוֹהְ: בַּרֶּכֶרְ אֲשֶׁר־שְּׁלָחַנִי יְהֹוָהְ וַאָּבִיא אֶת־אֲנֵגֹ מֶכֶּךְ אָלֶכֶל וָאֶת־עָסָבֵק הָחֶרְמָתִּי : וַיַּפַּׁח הָעָם מֵהַשְּלֶּר צְאוֹ יָבָקר באשִית הַחֵרֶם רְזְבָּח לִיחוֹוָה אֶרְהָיְדְ בּגִּלְנְּלְי וַיִּאֹמֶר שְּמוּאֵר הַחַפֶּץ לַיְהְוָה בְּעֹרָוֹת וּוְבָחִים בִּשְׁמְעַ בְּקוֹר יְהְוָת הַנָּה שָׁמֹעַ מָוָבַח טוֹב לְהַקְשִיב מֵחֵכֶב אֵיקִים: כֵּי חַפַּאתְּד בֶּקְטָּם בֶּיִרי וְאָנֶן וּתְרָפִים הַפְּצֵר יַעַן בְּאַסְתְּ אֶת־דְּבַר יְהוְה

Vedutolo, gli disse: Benedetto da Dio, ho eseguito il comando di Dio. Samuele gli rispose: Ma io sento il belare degli agnelli, il muggito dei buoi! - Sono, è vero, degli Amaleciti presi dal popolo, ma è un bestiame scelto. destinato ad essere sacrificato al Signore tuo Dio: ma tutto il rimanente abbiamo distrutto. Samuele disse a Saul: Taci ed ascolta ciò che Dio mi disse questa notte. Gli rispose: Parla. Samuele soggiunse: Tu ti credi un semplice ed umile cittadino, al contrario, tu sei il duce delle tribù Israelite, il re d'Israele, consacrato da Dio al suo Culto. Fu Iddio che ti diede un incarico con questi termini: Fa strage della gente la più malvagia, cioè Amalec, muovigli guerra e uccidila. Perchè adunque non ubbidisti il Signore, e prendesti il bottino contro l'ordine di Dio? Saul rispose a Samuele: Ho obbedito al Signore. ho fatto quanto mi ha comandato, ho fatto strage di tutti gli Amaleciti, ad eccezione del solo Agag, re Amalecita. Il popolo prese, è vero, del bottino, i migliori agnelli e buoi, ma li ha destinati al sacrifizio da farsi in Galgala, in omaggio al Signore Dio tuo.

Samuele riprese a dire: Credi forse che il Signore gradisca l'olocausto ed il sacrifizio, quanto l'obbedienza alla sua volontà?

No! l'ubbidienza preferisce al sacrifizio, l'adesione alle sue volontà, ai grassi montoni! La disubbidienza, la mancata adesione ai suoi comandi, è colpa non meno grave del culto ai falsi dei. Iddio a ragione ti disdegna e ti dichiara indegno della regia sovranità. Saul rispose a Sa-

אָבֶרְתִּי אֶת־פִּי־יְתֹּוֹ, וְאֶת־דְּבָּעָיִרְ כֵּי יָרֵאֹתִי אֶת־הָעָן יָנֶשְׁמַע בְּקוֹלָם: וְעַהָּה שָׁא נָא אֶת־חַפָּאתֵי וְשִּׁוּב עִפִּיי וְאֶשְׁמַע בְּקוֹלָם: וְעַהָּה שָׁא נָא אֶת־חַפָּאתִי וְשִׁוּב עִפִּיי עִפֶּרְ כֵּי מָאַסְּהָה אֶת־דְּבַר יְחוֹה וַיִּמְאָסְךְּ יְחוֹה מְהִיוֹת עִפֶּרְ כֵּי מָאַסְּהָה אֶת־דְּבַר יְחוֹה וַיִּמְאָסְךְּ יְחוֹה מְהִיוֹת מָלְךְּ עַל־יִשְּׂרָאֵל : וַיִּפְּב שְׁמוּאֵל לְּלֶכֶת וּיְחַוֹּקְ בִּּכְנַף־ מְעִילוֹ וַיִּפְּרַע : וַיִּאמֶר אֵלְיוֹ שְׁמוּאֵל לְּלֵע יְחוֹה אֶרת־ מַמְלְרָנִת יִשְׂרָאֵלְ מַעָּכֶיִךּ הַיִּוֹם וּנְתָנָה לְרֵעָךָ הַפְּוֹב מִשֶּׁךְ: וְגַם גַצַח יִשְׂרָאֵל לָא יְשֵׁקּר וְלָא יִנְחֵס כֵּי לָא אָדֶם הְוּא קָהָנָחֶם : וַיָּאמֶר חָטָאֹתִי עַהָּה בַּבְּּבְנִי נָאְ נֶגֶר־וִקְנֵי עַמִּי וָנָגֶר יִשְׂרָאֵל וְשִׁוּב עָמִּי וְהִשְּׁתְּחֲוֵיְתִי כֵיהוָה אֱלֹהֶיך: יִשְּׁב שְּׁמוֹאֵל אַחַרֵי שָׁאִוּל וִישְׁחַחוּ שָׁאִוּל לֵיחוָה : וַיִּאֹמֶר שְׁמוֹאֵל הַגִּישׁוֹ אֵלָי אֶת־אָגַג מֶכֶך עֲמַלֵּק וַיֵּלֶךְ אֵלִיוֹ אָגַג שִׁמוֹאֵל הַנִּישׁוֹ אֵלָי אֶת־אָגַג מֶכֶר עֲמַלֵּק וַיֵּלֶךְ אֵלִיוֹ אָגַג מְעַרַגָּת וַנִיאמֶר אַגַּגְ אָבֵן סַר מַר־הַמָּנֶת : וַיִּאמֶר שְׁמוּאֵל בַּאֲשֶׁר שִבְּכָח נָשִׁים חַרְבֶּה בַּן־תִשְׁבַּר מִנָשִים אָפֶּה וַיָשַׁפַף שמואר את־אַנג לפני יתוח בּנּלְנוּל : ווֹכֶּדְ שְׁמוּאַר הָרָמֶתָח וְשָּׁאָוֹר עָרָה אֶׁר־בֵּיתְוֹ נִּבְעַת שְּאוֹר:

#### Sabat Parà.

Frammento mosaico del Sabato successivo alla festa delle Sorti (Purim).

ַהַּתּוֹרָה אָשָּׁר־צִּנָּיִה יְהוֹחָ בִאמִׁר בַּבֵּר, אֶׁר-בְּנִיּי יִשְׂרָאֵר תַּבַבַּרְ יְהוָה אֶּרַ-מֹאֶה וְאֶרַ-אַתְּרֹן בֹאמִר : זְאִּת חֲפַּוֹת muele: Si, ho peccato, ho disubbidito al Signore ed a te. Ho avuto paura del popolo e non ho osato contraddirlo. Deh! perdonami, prostrati con me al Signore per impetrarne il perdono. Samuele disse a Saul: Non posso accompagnarti, poichè hai disubbidito Iddio, e Iddio ti dichiara decaduto dalla regia sovranità. Quindi si voltò per andarsene; Saul l'afferrò pel manto e questo si ruppe.

Saul gli disse: Alla guisa di questo manto, Dio oggi ha spezzato da te la sovranità del popolo Israelita e l'ha destinata ad altra persona che ben conosci e molto migliore di te. Ricorda che l'Ente eterno degl'Israeliti non mentisce, non ritratta la propria volontà, poichè non è un uomo, volubile per natura. Saul disse: Ho peccato! deh! salutami come pel passato, innanzi agli anziani ed a tutto il popolo e prostrati con me davanti al Signore tuo Dio.

Samuele accompagnò Saul e dopo che questi si fu prostrato innanzi al Signore, disse: Conducetemi Agag, re degli Amaleciti. Tosto che questi gli fu davanti disse: Ben sento che imminente è la mia morte. Samuele gli disse: Come la tua spada orbò dei figli, tante misere donne, così or sia di te orbata tua madre; e così dicendo distaccò dal busto il suo capo, di fronte all'altare di Dio eretto in Galgala. Quindi andò in Ramà e Saul si recò alla sua casa, situata sulla collina di Saul.

#### Sabat Parà.

Frammento mosaico del Sabato successivo alla festa delle Sorti (Purim).

Dio disse a Mosè e ad Aron: Questa è la Legge statuale che Dio comanda: Di agl'Israeliti che prendano per te una vacca rossa, priva di difetti, non stata ancor

וְיִקְחַוּ אֵכֶיךָּ פָּרָה אֲדָפָּה תְּמִימָה אֲשֶׁרָ אֵין־בָּה מוֹם אֲשֶׁרְ לאדעַלָה עָלֶיָה עָל : וּנְתַתֶּם אֹתָה אֶל־אֶלְעָוָרְ הַכּהַוֹּ יְחוֹצֵיָא אֹתָה אֶר־מִחְוּץ קַמְּחֲנֶה וְשָׁחֵט אֹתָהּ רְפָנְיִו : וְלָקַחֹ אֶרְעָזֶרְ הַכּּהֵוֹן מִנְּמָה בְּאֶצְבָּעֻוֹ וְהִזָּה אֶל־נֹכַח פְּנֵיְ אָהֶרימוֹעֵיִר מִרָמָה שֶבַע פְּעָמִים : וְשָׂרָף אֶת־הַפְּרָה לְעֵינָע אֶרת־עַרָה וְאֶת־בְּשָׁרָה וְאֶרת־בָּטְה עַר־פִּרְשָּה יִשְׂרְף : וְלַלַח הַכּהֵוֹ עֵץ אֶרֶן וְאֵזִוֹב וִשְׁנֵי תוּלֶעַת וְהִשְּׁלִיְרְ אֶלְ־תְּוֹךְ שְׂרֵפָת הַפָּרְה : וְכִבֶּם בְּגָלִיו הַכּהֵוֹ וְרָחַץ בְּשָׁרוֹ בּפִים וְאַחַרְ יָבָא אֶר־הַמֵּחְנֶהְ וְטְמֵא הַכּהֵן עַר־הָעָרֶב : וְהַשֵּׁרֵף אֹתָה יְכַבֵּם בְּגָרִיוֹ בַּמִּיִם וְרָתַץ בְּשָּרוּ כַּבִּיִם וְטְמֵא עַר־הָעָרֶב : וְאָסָף י אַיש טְהוֹרֶ אֵת אֵפֶּרְ הַפְּרָה וְהַנֵּיְחַ מִחְוּץ <u>לְמֵּחֵנֶה בְּמָ</u>קוֹם טָהוֹר וְהְיְתָהְ לְעַרַתְ בְּגֵי־יִשְּׂרָאֵל רְמִשְּׁמֶרֶת רְמֵי ְנְדָּה חַפְּאת הָוֹא : וְכִבֶּם הָאמַף אֶת־אֵפֶּר הַפָּרָה אֶת־בְּגָּרָיו וְטָמֵא עַד־הָעָרֶב וְהָיְתָה לִבְנֵי יִשְּׂרָאֵל הַפָּרָה אֶת־בְּגָּרָיו וְטָמֵא עַד־הָעָרֶב וְהָיְתָה לִבְנֵי יִשְּׂרָאֵל וְלַגֵּרְ הַנָּרְ בְּתוֹכָם לְחָקָת עוֹלָם : חַנֹגַעַ בְּמֵת לְכָר־נָפֶשׁ אדם וטמא שבעת ימים: הוא יתחטא־כו ביום השרישי # : = 5= ( T = : ) PT F= : ("T: ATT וֹבַיוֹם הַשְּׁבִיעִי יִפְהָר וְאִם־לֹא יִתְחַטָּא בַּיִוֹם הַשְּׁרִישִי אָשֶר־יָמוֹת וְלָא יִתְחַשָּׁא אֶתְ־מִשְׁכֵּן יְהֹוָה שִׁמֵּא וְנִכְּרְתָה הַנֶּפֶש הַהָּוֹא מִיִשְׂרָאֵר כִּי מֵיׁ נִרָּה ֹ רְאֹ־וֹרָק עָלְיוֹ טְמֵא

assoggettata al giogo, e la consegnino al sacerdote Eleazaro. Questi la meni fuori dell'accampamento e la scanni alla tua presenza. Quindi con un dito prenda del sangue e per sette volte ne macchi la superficie dell'Arca della Radunanza; infine (alla tua presenza) arda la vacca con pelle, carne, sangue e sterco, e getti entro la cenere della vacca un legno d'isopo ed un filo scarlatto.

Subito il Sacerdote si lavi gli abiti ed il corpo ed entri nell'accampamento e ritengasi impuro fino al tramonto.

Anche chi ha bruciato la vacca si lavi gli abiti ed il corpo e si ritenga impuro fino al tramonto. Una persona in istato di perfetta purità ne raccolga la cenere e la deponga fuori dell'accampamento, in luogo puro. La conservi il popolo Israelita per usarne quale acqua purificatoria, mezzo di espiazione e per gl'Israeliti e pei forestieri che dimorano tra loro. Chi ha raccolto la cenere della vacca si lavi gli abiti e si ritenga impuro fino al tramonto.

Chi ha avuto contatto con un cadavere si reputi impuro sette giorni. Nel terzo giorno si purifichi con quella cenere, solo, ciò facendo, nel settimo giorno, potrà ritenersi puro; ma se non si sarà purificato con quella cenere nel terzo giorno, non potrà ritenersi puro nel settimo giorno.

Chi ha avuto contatto con un cadavere e senza essersi purificato con quella cenere, penetra nel tabernacolo, rende questo impuro; in pena, sara cancellato dal numero degli Israeliti.

Chi non asperge la propria persona con acqua mista a quella cenere, è in istato d'impurità.

יְהֶיֶּה עָוֹד שָּמְאָתוֹ בְּוֹ ְ וָאת הַתּוֹלָה אָדָם בְּי־יָמָוּת בְּאָהֶר בָּל־תַּבָּא אֶל־תְאהֶרְ יָמִים : וְכֹר כְּרֵי פָתִּיּחַ אֲשֶּר אֵין־צָמִיר פָּחָיר עָרָיו טְמָא הָוֹא : וְכֹר אֲשֶר־יִּנְע עַל־פְּנֵי הַשְּׂרֶח בַּחֲלֵר חָרֶב אַוֹ בְמֵתְ אָרֹבְּעֶצֶם אָדָם אַוֹ בָקָבֶר יִשְמָא שִּבְעָת יָמִים : וְלָקְחוּ רָפָמָא מֶעָפָר שְׂרַפָּת הַחַפָּאת וְנָתַן עָבָיו מֵים חַיִים אֶרְדּ בָּכִי: וְלָקַח אֵזוֹב וְטָבֵר בַּמַיִּם אֵיש טָחוֹר וְהִזְּח עַר־הָאהָּל וְעַל־כָּל־חַבֵּלִיםְ וְעַל־הַנְּפָשְוֹת אֲשֶׁר חִיוּ־שָׁס וְעַל־הַנּגַעַ בַּעֶּצֶם אַוֹּ בֶּחָלָל אוֹ בַמֵּת אוֹ בָקְכֶר : וְהָזָּה הַפְּחֹר עַר־ חַטָּמִץ בַּיִּוֹם הַשְּׁלִישִי וּבַיִּוֹם הַשְּׁבִיעֵי וְחִפְּאוֹ בַּיַוֹם חַשְּׁבִיעִי וְכָבֶּס בְּגָדְיו וְרָחָץ בַּפֵּים וְטָחֵר בַּעָרֶב : וְאֵיש אַשֶּר־יִטְמָא וְרָאׁ יְתְחַטִּאְ וְנִכְרָתָה הַנֶּנְפֶש הַהָוֹא מִתְּוֹךְ תַּקְתָּל כִּי אֶת־מִקְרַשׁ יְהוֹה טִפֵּא מֵי נִדְּה רְאּדוֹרֶק עָלְיִן טַמֵא הוא : וְהַיְתָה לָהֶם לְחָקַת עוֹלֶם וּמֵיֶה מֵי־הַנָּהָה יְכַבֵּם בָּגָרָיו וְהַנגעַ בְּמִי הַנִּדָּה יִשְׁמָא עַר־הָעָרֶב : וְכְּר אַשֶּר־ינַע־בוֹ הַטְּמֵא יִשְּמָא וְהַנֶּפֶשׁ הַנֹּגַעַת תִּשְּמָא עַר־י

### Frammento profetico.

ַנְיֶחֶי דְבַר־יְחְוָהָ אֵלֵי רֵאמִר : בֶּן־אָנָם בַּיִת יִשְׂרָאֵל יְשְׁבֵים עַל־אַרְמָלֶם וַיְּטֵּמְּאַוּ אוֹלָהּ בְּדֵרְכָּם וּבַעַלִירוֹתָם כְּטָמְאַת Ecco la legge riferentesi al morto entro una tenda. Chi vi entra o trovasi dentro, devesi ritenere impuro per sette giorni; è pure impuro qualsiasi oggetto che non è legato ad un filo.

Chi, pur trovandosi in una campagna, tocca il cadavere di persona trafitta da spada, o morta naturalmente, od ossa umane, od un sepolero, si ritenga impuro sette giorni. Prendasi per quest'impuro, della cenere della vacca e si ponga entro un vaso contenente acqua attinta da viva sorgente. Un uomo in istato di purità prenda dell'isopo, lo immerga nell'acqua e l'asperga sopra la tenda, gli oggetti e le persone che entro si trovano, che hanno toccato il cadavere di persona trafitto da spada, o morta naturalmente, o le ossa, od il sepolcro. Persona pura l'asperga sull'impura nel terzo e nel settimo giorno; l'impuro, nel settimo giorno, dopo aver ricevuto detta acqua, si lavi abiti e corpo, ed al tramonto si consideri puro. L'impuro che non si purificò con quell'acqua, sia cancellato dal novero degl'Israeliti, poiché, non avendo ricevuto quell'acqua, è sempre in istato d'impurità e rese perciò impuro il Santuario di Dio. Questa è una Legge statuaria di vigore eterno. Chi asperge l'acqua si lavi gli abiti, chi la tocca, deve ritenersi impuro fino al tramonto. Ciò che tocca l'impuro è reso impuro, e chi lo tocca, deve ritenersi impuro fino al tramonto.

#### Frammento profetico.

Dio mi disse: Mortale, gl'Israeliti hanno resa impura la terra che loro donai, colle loro peccaminose costumanze, colle loro azioni malvagie; odiosa ne è la loro condotta. הַנָּבָּה הָוְיָתָה דַרָבָּם לְפָנִי : וְאֶשְׁפָּׁרְ חֲמָתִי עֲלֵיהֶם עַל־הַבָּם אָשֶׁרִ־שָׁפְּכָוּ עַל־הָאָרֶץ וּבְגִלוּרֵיהֶם פִּמְּאִוּהְ: וְאֶפֵּיץ אֹתְם בַּגּוֹים וַיִּיָּרֶוּ בָּאַרָעִוֹת כְּדַרְבָּם וְכַעַלִילְתָם שְׁפַּטְּתִים : וַיָּבוֹא אֶל־חַגוֹיִם אַשֶּׁרְ־בָּאוּ שָׁם וַיְחַלְּלִוּ אֶת־שֵׁם קָרְשֵׁי בֶּאֶמָר להם עם־יחוח אלדה ומארצו יצאו: ואחמל על־שם )" " JT : |TT :( :=|" ( : Y|T קַרֶשֶׁי אֲשֶׁר חִיּלְחוֹ בֵּית יִשְּׁרָאֵל בַּנוּיִם אֲשֶׁר־בָּאוְ שְׁמָּח: כָּה אָמֵר אַרְנִי יְהֶוֹרוֹ לָא ָרְבֵירת-יִשְׂרָאֵר**־** רְמַעְנָכֶם אֲנִי עשָה בֵּית יִשְּׂרָאָל כֵּי אִם־רְשֵׁם ֶקְרְשִׁי אֲשֶׁר חַלַּלְהֶּם בַּגּוֹיָם אֲשֶׁר־בָּאתֶם שָׁם : וְלְדַשְׁהִּי אֶת־שְׁמֵי הַנָּרוֹר הַמְחִירָל בַּגווֹם אֲשֶׁר חְלַרְהֶטְם בְּתוֹכָם וְיָדְעוּ חַגוּוֹים בּי־אָנִי יְחוֹח ְנָאָם אַדְנַיְ יְהֶוֹה בְּהַקְּרְשִׁי בָכֶם לְעִינֵיקְם : וֹלַכֹּלְהַעֵּי, אֶּהַכֶּם מִוְ-הַנִּוֹיָם וֹלִפַּגִּעֹי, אֶּהַכֶּם מִפַּב-חַאְּבֹּגִוֹת וְהֵבָאתִי אֶתְכֶּם אֶל־אַדְמַתְכֶּם : וְזְרַלְתִּי עֲלֵיכֶּם מַיֶּם (\* 1 \* 1 \* \* \* 1 שְׁחוֹרִים וּשְׁהַרְּשֶׁלֵם מִבְּּרִ שְׁמְאוֹתוֹיְבֶּם וּמִבּּר־וִּקְּוּבִיבֶּם אַטַהַר אָתֶכֶם: וְנַתְתֵּי לָכֶם בַב חָרָשׁ וְרְנְּחַ חָרָשָׁה אָתֵּן בְּקַרְרְבְּכֶבֶם וְהַסִרתִי אֶת־לֵב הָאֶבֶן מִבְּשַׂרְכֶם וְנָתְתִי לְכֶּם ַרָב בָּשְׂרִ: וְאֶת־רוּחָי אֶתַּן בְּקְרְבְּכֶּס וְעֲשִׂיתִי אֵת אֲשֶׁר־ בָּחָקוֹ הַבַּכוּ וּמִשְׁפָּטִי הִשְּׁמְרָוּ וַעֲשִׁיהָם: וְיִשַׁבְּהָם בָּאָרֶץ אַשֶּׁר נְחַתִּי לַאַלְתִיכֶם וְהִייִתֶם לִי לְעָם וְאָנָבִי אָהְיֶּה לְבֶּם לאלחים: והושעתי אתכם מכל ממאותיכם וקראתי ॅर्नोन: ४५ भ । १६ ५ (० ए:४ ४०१ = । ।

Or sfogherò contro di loro l'ardente mia ira, pel sangue che in quella hanno versato e per l'idolatrico culto col quale l'hanno contaminata. Li disperderò fra i popoli, li caccerò per tutto il mondo, meritata pena della loro peccaminosa condotta e del loro iniquo procedere. Fin la gente, in mezzo alla quale or si trovano, per colpa loro, profanano il mio augusto Nome. Stupiti di tanta loro iniquità, dicono: Come, è questo il popolo prescelto da Dio, uscito dalla Terra Santa? Solo in grazia al mio Nome, che fecero profanare dalle genti, in mezzo alle quali si trovano, sarò con loro indulgente.

Di' pure agl'Israeliti: Non lo faccio in riguardo vostro, ma in grazia al mio Nome, che faceste profanare dalla gente in mezzo alla quale vi trovate. Renderò palese la mia onnipotenza e suprema Sovranità, che rendeste derisa e negata dalle genti; così riconosceranno ch'io sono il Signore; lo dice Iddio. Vi prenderò di mezzo alle nazioni, vi radunerò da tutte le terre e vi condurrò al vostro paese.

Getterò sopra di voi acqua purificativa e diverrete puri da tutti i vostri peccati. Vi concederò un cuore nuovo, v'infondero uno spirito nuovo, vi toglierò il cuore di pietra e vi darò un cuore di tenera carne, v'infonderò uno spirito che vi renda proclivi a praticare con amoroso zelo le mie Leggi. Così dimorerete tranquilli nel paese che donai ai vostri padri e sarete veramente il popolo consacrato al mio Culto, ed io sarò l'unico vostro Dio. Vi salverò dalla meritata pena delle vostre colpe,

#### Sabat Ahòdes.

Frammento mosaico del Sabato precedente o contemporaneo al novilunio di Nisan.

וַיָּאֹמֶר יְהוָהׁ אֶל־מֹשֶׁה וְאֶל־אַהֲהֹׁן בְּאֶרֶץ מִצְרֵיִם רֵאִמְׁר יִ הַהְּרָשׁ הַזֶּהְ כָבֶּם רָאשׁ חֲבָשֵׁים רִאשְׁוֹן הְוּאֹ לָבֶּם לְחָרְשֵׁי הַשְּׁנָה : דַּבָּרוּ אֶל־בָּל־יְעַרָת יִשְׂרָאֵל רֵאמֹר בֶּעְשֵׁר כַחַדְשׁי moltiplicherò il prodotto del grano, onde giammai abbiate a mancarne. Aumenterò i frutti degli alberi ed il prodotto delle campagne, e così giammai subirete l'umiliazione di ricorrere agli altri popoli. Allora vi rammenterete del vostro iniquo procedere, delle vostre malvagie azioni e confesserete le vostre colpe e le vostre iniquità.

Non in riguardo vostro lo faccio, dice Iddio, sappiatelo, vergognatevi, arrossite della vostra peccaminosa condotta, o Israeliti. Così dice il Signore: Quando vi purificherò da tutti i vostri peccati, di nuovo le vostre città saranno da voi abitate, i luoghi ruinati saranno di nuovo fabbricati, la terra isterilita sarà coltivata e bonificata. Stupite diranno le genti: Questa terra già sterile, or è un delizioso giardino, le città ruinate e distrutte, or sono abitabili. Costoro riconosceranno che è il Signore Iddio che ha fabbricato di nuovo le città ruinate, le ha collocate sopra solide fondamenta; io, Signore Iddio, dico e faccio.

Così dice il Signore: Ciò ancora farò in favore degli Israeliti; grande sarà il loro numero; quanti erano gli animali sacrificatomi a Gerusalemme, nelle solennità, altrettante saranno le città non più distrutte, piene di persone. Tutti riconosceranno ch'io sono il Signore.

#### Sabat Ahòdes.

Frammento mosaico del Sabato precedente o contemporaneo al novilunio di Nisan.

Dio disse a Mosè e ad Aron nel paese d'Egitto: Questo mese (Nisan) sia per voi il primo dell'anno. Dite al popolo Israelita: Ciascun capo di famiglia prenda un agnello;

הַזֶּה וְיִקְחוּ לָהֶם אֵישׁ שֶׁחָ לְבֵית־אָבָת שֶׁח לַבְּיִת: וְאִם־ יָמְעַט הַבַּיִת מְהְיוֹת מִשֶּׁח וְלָקַח הוֹא וּשְׁבֵנְוֹ הַקּּרָב אֶל־ בּיתוֹ בְּמִכְחַת נְפָשָׁת אֵישׁ רְפִּי אָכְרוֹ תָּכְסוּ עַל־הַשֶּׁח: שֶׂה הָּמֶים זָבֶר בֶּן־שָׁנָּהְ יְהָיָהַ לְכֶמֵם מִן־הַכְּּבָשִּיִם ומִן־ הָעוֹיִם תַּקָּחוּ : וְהָיָה לָכֶב לְמִשְׁכֶּיֶרת עַר אַרְבָּעָה עָשֶׁר יָוֹם לַחַבֶּשׁ הַזֶּה וְשֶׁחֲטִוּ אָתוֹ כְּר קְהַר עַרַת־יִשְׂרָאֵל בֵּיוֹ הַערבוים : וְלָקְחוֹ מִן־הַנָּם וְנְחְנִוּעַר־שְׁתִּי הַמְּוְוּוֹת וְעַר־ רַפַּשְׁקוֹף עַל הַבָּתִים אֲשֶׁר־יְאֹכְלוּ אְתָוֹ בָּהֶם : וְאָכְרְוּ אֶת־הַבָּשֶׁר בַּלַיְלָה הַזֶּה צְלִי־אֵשׁ וּמַצוֹרת עַל־מְרֹרֶים יְאַרְּלֶחוּ : אַר־תְאַרְרָוּ מִמֶּנוּ נָא וּבְשֵׁר מְבָשֶׁר בַּמָּיִם בֵּי מַפֶּנוּ עַר־בָּקָר וְהַנֹּתְר מִפֶּנוּ עַרְ־בְּקָר בָאֵשׁ תִשְּׂרְפִּוּ וְכָבָה הְאַכְרָוּ אֹתוֹ מָחְנֵיכֶם חֲגָרִים נֶעֲבִיכֶם בְּרַגְּבֵיכֶם וּמַפֶּרְכֶּם בְּּיֶרְכֶם וְאֲבַרְתָּם אֹתוֹ בְּחִפְּוֹוֹן פֶּסֵח הְוּא לֵיהוְה: וְשָבַרְתִּי בְאֶרֶץ־מִאְרֵיִם בַּלַיִּלָח הַיָּה וְהִבֵּיתִי כְּלֹ־בְּכוֹר מַאָּרָם 'עַר־בְּהַמָּה וּבְכָּל־אֵירָהוּ מִצְּרִים אָעֶשֶׂה שְׁפָּטִים אֲנֵי יָהוָה : וְהָיָה הַדְּם לָכֶם לְאֹת עַל הַבָּתִים אֲשֶׁר אַתֶּם שֶׁם וְרָאִיְתִי אֶת־חַדֶּם וּפְּסַחְתִּי עַרֵכֶּח וָרָאּרֶיְחָיֶׁהְ בָבֶם נֶגֶף ְלְמַשְּׁחָית בְּחַכֹּחִי בְּאֶרֶץ מִצְּרָיִם: וְהָיָת הַיִּוֹם הַוּוֹת לַכֵּב לְוֹבּּרוֹן וְחַנִּעֵׂם אַעֻוֹ חַנִּי בֹּיִחּוֹנְתִ

se la famiglia è composta di pochi individui, e troppo è per quella un agnello, si unisca alla famiglia del vicino ed insieme, i componenti di quella e la propria, mangino l'agnello. Questo, sia maschio, senza difetti, d'un anno.

Tenetelo pronto pel quattordici del mese; in questo giorno, al tramonto, ciascun Israelita lo scanni e col sangue macchi i due stipiti e l'architrave della casa nella quale ne sarà mangiata la carne. Di notte sia mangiata, arrostita, insieme ad erba amara e pane azzimo. Non è permesso mangiarla cruda o bollita, ma solo arrostita, mentre è ancor attaccata la testa al busto e trovansi le interiora e le zampe.

Nulla ne resti al mattino; ciò che ne rimane dev'essere bruciata. Così la mangerete colle cinture ai fianchi, le scarpe ai piedi ed il bastone in mano, frettolosamente, qual sacrifizio pasquale, in omaggio a Dio. Io (dice il Signore) in questa notte traverserò l'Egitto, farò perire i primogeniti egizii di persona e di animali e spezzerò i loro falsi dei. Il sangue sarà un segno visibile per le vostre case, mercè il quale, quelle oltrepasserò quando affliggerò gli Egizi col terribile flagello. Voi lascierò immuni.

Rammentate questo giorno e solennizzatelo in omaggioal Signore fino alle più lontane vostre generazioni. Sette 

## Frammento profetico.

לַפּוֹלֵכֵׁת וֹתָלִ-מִוּוֹת אַתַּר טֵׁחָצֵּר הַפּּנִימִית : וִכֹּן אַתְּשִּׁר הַחַפָּאַת וֹנָתוֹ אֶלִ-מִוּוֹת חַבּיִּת וֹאֶלִ-אַרְבַּּׁת פִּנִּוּת חַלּוֹתְ בּּוֹ־בָּּלֵר שַׁמִּים וְחִפָּאֵת אֶתִּ-תַפּּלְבָּיְשׁ: וְלָלֵח חַכּּחֵוֹ מִבַּׁם בְּּוִ־אָמֵרֻ אֲתַנִּי וְחָוֹהָ בָּרִאְשוּוֹ בְּאָחָר כַּיְרָבְּשׁ יִּלְּטְח פַּרּי giorni cibatevi di pane azzimo; fin dal primo giorno nulla di lievitato si trovi nelle vostre case; chi si ciberà di pane lievitato dal primo al settimo giorno, sarà cancellato dal novero degli Israeliti.

Il primo ed il settimo, siano giorni di santa convocazione, non fate in essi lavoro alcuno; solo è permesso preparare e cucinare il nutrimento del giorno.

Osservate con diligenza la festa delle Azzime, poichè fu questo il giorno che feci uscire, liberi, i vostri antenati dall'Egitto. Serbate eterna memoria di questo giorno e solennizzatelo qual legge di eterno vigore.

Dal tramonto del quattordici del mese fino al tramonto del ventuno, cibatevi di pane azzimo. Sette giorni non si trovino sostanze lievitate nelle vostre case; chi si ciberà di pane lievitato, sia Israelita o forestiero, sarà da me cancellato dal novero degl'Israeliti. Ovunque vi trovate non vi cibate di pane lievitato, solo nutritevi di pane azzimo.

#### Frammento profetico.

Cosi dice il Signore Iddio: Al primo del mese di Nisan, prendi un vitello e purifica il Santuario. Il sacerdote prenda del sangue del sacrifizio in espiazione dei peccati e macchi con quello lo stipite del Tempio, i quattro angoli, l'atrio, l'altare e lo stipite della porta del cortile

בָשְׁבְעָח בַחֹדֶשׁ מֶאִישׁ שֹׁנֶהְ וֹמְפָּתִי וְכִפַּרְתֶּם אֶת־הַבְּיִתְ:  $^{n} dx = -\Delta - (\Delta \cdot t = i + i + i + \lambda t) - \lambda (\Delta \cdot t)$ בָּרָאשוֹן בְּאַרְבָּעָה עָשֶׂר יוֹם כַחֹדֶשׁ יְהָיֶה לָכֶם הַפַּסֵח חֵנ שְׁבֵעוֹת יָמִים מַצְּוֹת יֵאֲבֵל : וְעָשָּׁה הַנָּשִיא בַּיִוֹם הַחוּאַ ָבָּרַדַעָם הָאָרֶץ פַּרֶ חַפֵּאת : וְשִּׁבְעַת יְמֵי־חֶחְג יעשה עוֹרָה לֵיהוָה שִבְעַת פָּרִים וְשִבְעַת אֵרֶים הְמִימִם קַיּוֹם שִׁבְעָת הַיָּמֵים וְחַפָּאת שְּעִיר עִוּיָם קַיּוֹם אַיפָה לָפָּר וָאִיפָה לָאִיל יִעָשֶׁה וְשֶׁמֶן הִין לָאִיפָה בּשְׁבִיעִי עָשֶּׁר יִוֹם ְרַחֹרֶשׁ בֶּחָג יְעֲשֶׁה כָאֵלֶה שִׁבְעַרת חַיָּמִים כַּחַפָּאָת בָּעֹרָה וְכַפּנְחָה וְכַשְּׁמֶן: כְּה־אָמַר אַרְנֵי יָהֶוֹה שַׁעַר הֶחָצֵרְ הַפְּנִימִית הַפּּנֶה כְּוְרִים יִחְיֶרָה סָנוּר ששת ימי המעשה וביום השבת יפתח וביום החדש " () - 1: . - "T. ( T-) - < 19 AVp=1--יָפָּתֵחַ: וּבָא הַנָּשִׂיא דֶּרֶךְ אוּלְם הַשַּׁעֵר מְחוּץ וְעָמֵר עַרְ־ מְוֹתַת הַשַּׁעַר ְוְעָשִׁוּ הַכְּהְנִים אֶת־עְוֹכְתוּ וְאֶת־שְּׁכְמִיוּ וְהִשְּׁתַּחָוָה עַל־מִפְתָּן הַשָּׁעֵר וְיִצָא וְהַשַּׁעַר רְא־יִפְּגַּך עַר־ הָעֶרֶב: וְהִשְּׁתְּחָוֹוֹ עַם־הָאָרֶץ פֶּתַח הַשַּׁעַר הַהוֹא בְּשַׁבָּתְוֹת וֹבֶחָרָשֵׁים רַפְּנִי יְהוָה : וְהָעַרָה אֲשֶׁר־יַקְרָב הַנָּשִׂיא כִיהוָה בְּיָוֹם הַשְּׁבָּת שִׁשָּׁה בְבָשִּׁים הְמִימִים וְאַיָּל הַמְים: ומִנְחָה צִיבָּח לָאַיָל וְלַבְּבָשִׁים מִנְחָה מַתַּת יָדֵוֹ וְשֶׁמֶן הִין לָאֵיפָּה: וּבְיַוֹם הַחֹדֶשׁ פַּר בָּוֹ בָּקר ְחְמִימֵם וְשִׁשְׁהְ כְבָשִּים וָאַיִּר הַמִימִים יִהְיֹר: וְאֵיפָּח רַפָּר וְאֵיפָּח רָאַיִר יַעֲשֶׁה מִנְחָה

interno. Ciò faccia al sette del mese in espiazione di colpa commessa per errore o per ignoranza, e in purificazione del Tempio. Al quattordici del primo mese, solennizzate la Pasqua, mangiando per sette giorni pane azzimo. In quel giorno il principe offra un sacrifizio in espiazione dei peccati proprii e di tutto il popolo, e nei sette giorni di festa, in ciascun giorno, offra in olocausto in omaggio al Signore, sette tori e sette montoni senza difetti, e un capretto, in espiazione di peccato, unitamente all'offerta farinacea di un Efà per ogni toro e montone, intrisa in un In d'olio.

Uguali sacrifizi in espiazione di peccato, coll'olocausto e offerta farinacea, faccia nel giorno settimo della festa, che cade al quindici del mese.

Dice il Signore Iddio: Nei sei giorni feriali si chiuda la porta dell'atrio il più interno, dalla parte d'oriente,

ad eccezione del sabato e del capo mese.

Il principe entri pel corridoio dalla porta esterna e si fermi allo stipite della porta; e tosto che i sacerdoti avranno offerto l'olocausto ed i sacrifizi di rendimento di grazia, si prostri alla porta ed esca; però la porta resti aperta fino al tramonto. Tutto il popolo si prostri a Dio verso quella porta nei Sabati e nei capi mese.

L'olocausto che offrirà il principe nel giorno di Sabato sia: sei agnelli ed un montone senza difetti; l'offerta farinacea: un Efà di farina per ogni montone (pei ventiquattro agnelli, simile quantità in generoso dono), intrisa in un In d'olio.

Nel capo mese offra un toro e sei agnelli senza difetti, e per offerta farinacea un Efà di farina (pel montone e per gli agnelli, quanto potrà), intrisa in un In d'olio. תַּבְּבָשִים בַּאֲשֶׁר תַּשִּׁינ יָדִוֹ וְשֶׁמֶז תִין לָאֵיפְּח: וּבְבָוֹא אָנְשִיא דֶּרֶךְ אוּלֶם חַשַּׁעֵר יָבוֹא וּבְדַרְכְּוֹ יְצֵא : וּבְבוֹא עם חָאָרֶץ לִפְּנֵי יְחוָח בַּמְּוֹעֲרִים הַבְּא דֶּרֶךְ שַּׁעַר צְפֿוּן לָהִשְּׁתַּוְתוֹת יֵצֵא הֶרֶךְ־שַׁעַר גָגֶב וְחַבָּא הֶרֶךְ־שַׁעַר נָגֶב וְצִאְ לָהִשְּׁתַּוְתוֹת יֵצֵא הֶרֶךְ־שַׁעַר גָגֶב וְחַבָּא הֶרֶךְ־שַׁעַר נָגֶב וְצִאְ זְבָּחַנִּים וּבַמְּוֹעֲדִים מְּחָיֶה הַמִּנְחָה אֵיפָּה לַפְּר וְאִיפִּה זְּבְּאַתְם יֵצֵא וֹ בְּצָאתָם יֵצֵא זְבָּחַנִּים וּבַמְוֹעֲדִים מְּחָיֶה הַתּוֹכָם בְּבוֹאָם יָבוֹא וּבְצֵאתָם יֵצֵא : לָאִירָ וְלַבְּבָשִים מַתַּת יָרֵוֹ וְשֶׁמֶן חִין לָאֵיפָה ֶּ וְכִי־עֲישֶׁה תָּשִּׁיא ְנָדְבָה עוֹלָה אָרשְׁרָמִים נְדְבָה לֵיְהוָה וְפָּחַח כְּוֹ אָת־הַשַּׁעַר הַפּּנָה קָרִים וְעָשָה אֶת־עֹלָתוֹ וְאֵת־שַּׁרָפֵיוֹ זָארוּ : וְבֶבֶּשׁ בָּוִ־שְּׁנָתוּ תְּמִים הַאֲבֶּת וְיִצָּא וְסְגַר אֶת־הַשְּׁעַר אַחַבְּי זַאַרוֹי: וְבֶבֶּשׁ בָּוֹ־שְּׁנָתוּ תְּמִים הַאֲבָּת וְיִצָּא וְסְגַר אֶת־הַשְּׁעַר אַחַבִּי מַנְּקֶר בַּבְּקֶר הַאָעֲשֶׂה אֹתוֹ : וּמִנְחָה הַאֲעֵשֶׁה עָּלָיו בַּבְּכֶּר שָׁמֵית ְחָצִיפָּוֹח וְשֶׁכֶּו שְׁרִישֵׁית הַחָּין כָּרָב אֶת־ פַּפֶּלֶת מִנְחָה בִיהוָה הָקּוֹת עוֹלֶם הַמִיר : יְעֲשׁוּ אֶת־ תַבֶּבֶשׁ וְאֶתְ־חַמִּנְחָרוֹ וְאֶת־חַשֶּׁמֶוֹ בַּבָּמֶר בַּבְּמֶר עוֹכֵּוֹת הַמִיד:

## Sabat Agadol.

Frammento profetico del Sabato precedente la Pasqua לְּלְרָבָה בְיִהְיָה מְנְחַתְ יְהוּדְהַה וִיְרוּשְׁבָם בִּימֵי עוֹלָם וּכְשָּנִים לְּעְרָבָה בְיִהְיִה מִנְחַת יְהוּדְה וִיְרוּשְׁבָם בְּמִשְׁפָּם וְהְיִיִּתִי י עֵר מִמַחֵר מְחַבּה בִּמִי עוֹלָם וּכְשָּנִים בְּמִשְׁפָּם וְהְיִיִּתִי י עֵר מִמַחֵר מִמָּחַר מִּמְשִׁבְּם בִּמִּשְׁפָּם וְהְיִיִּתִי י עֵר מִמַחֵר

Il principe entri ed esca per la porta, traversando il

corridoio che a quella conduce.

E coloro del popolo che nelle solennità si recano al tempio del Signore, chi entra dalla porta situata a Nord esca per quella situata a Sud, e chi entra per quella a Sud, esca per quella a Nord, e non esca da quella per la quale è entrato, ma da quella che è di fronte. Il principe entri ed esca in mezzo al popolo.

Nelle varie solennità l'offerta farinacea sia un Efà per ogni toro o montone, e per gli agnelli, quanto vorrà, in-

trisa in un In d'olio.

Allorquando il principe generosamente offrirà in sacrifizio in omaggio al Signore un olocausto o un sacrifizio di rendimento di grazia, aprirà la porta situata ad oriente, e farà i menzionati sacrifizi come li fa nel giorno di sabato, e dopo uscito chiuderà la porta. Ogni giorno, al mattino, offrirà in omaggio al Signore, in olocausto, un agnello d'un anno senza difetti. L'offerta farinacea di ogni mattina sia di sei Efà intrisa in un terzo d'In d'olio per inumidire la farina. Questa offerta farinacea è imposta qual legge statutaria di eterno vigore. Ogni mattina sacrifichi in omaggio al Signore un agnello coll'offerta farinacea intrisa nell'olio.

### Sabat Agadol.

Frammento profetico del Sabato precedente la Pasqua.

Sia gradita al Signore l'offerta della Giudea e di Gerusalemme, come già lo fu negli anni passati e nei più antichi tempi.

(Giorno verrà, dice Iddio) nel quale a voi verrò per giudicarvi; sarò un testimonio zelante contro di voi, falsi

בַּמֶבשִׁפִים ובַמְנָאָפִים ובַנִּשְּבָּעִים רַשָּמֶר וּבְעשְׁקֵי שְּכֵר־ שָׁכִיר אַלְמָנָה וְיָתְוֹם וּמֵפֵי־גֵר וְרָא יְרֵאוֹנִי אָמֵר יְהוְה בִּי אַנִי יְחָוֶח רָא שָׁנִיתִי וְאַתֶּם בְּנֵיְ־יִעַקְב רָא ָּ לְמִימֵׁי אֲלְתֵיֹכֶם סַרְתֶּם מֵחֻפִּי וְלָא שְׁמַרְתָּם : שַׁוֹבוּ אֵלֵי וְאָשִׁוּבָה אֲלֵיכֶם אָמֵר יְחְוָה צְבָאוֹת וַאֲמֵרְהֶם בָּמֶּח נָשְׁוּב : הַיִּקְבַּע אָרָם אֱלהִים כֵּי אַתֶּם קְבְעֵים אֹתִיּ וְאָמֵרְהֶם בָּמֶּה קְבָעַנִוּךְ חַמְּעַשֵּׁר וְהַתְּרוּמָה בְּמְּאֵרָה אַתֶּם נֵאָרִים וָאֹתִי אַתָּם לְבְעֵים הַגִּוּי כֵּלְוּ: הַבִּיאוּ אֶת־ בָּרְ־תַּפֵּוְעֲשֵׁר אֶל־בֵּיֵת הָאוֹצְרֹ וִיחֵי שֶׁרֶףׁ בְּבֵיתִי וְבְחָנַוּנִי נָא בָּוֹאת אָכֵיך יְהוְיָה צְבָאוֹת אִם־לְּא אֶפְתַּח לָכֶּם אֲת אַרבּת הַשָּׁמִים וְהַרִיּלְתִי לָכֶם בְּרָכָח עַר־בְּלִי־דְי : וְגְעַרְתִּי לָכֶם בָּאבֵר וְלְאִרִישְׁחִיתְ רָכֶם אֶת־פְּרֵי הְאַדְּמֶח וְרָא־ יַרְשַׂבֵּל רָכֶבֶם הַנְּנָפָׁז בַּשְּׁרֶּח אָמֵךְ יְהַנָּח צְבֶאוֹת : וְאִשְּׁרְוּ בָּל־הַגּוֹנֶם בְּיִּהְקְיָנַ אַשֶּׁם אָבֶץ הַפָּץ אָפָך יְהֹנְה אַבָּאְוֹת : חָוָלוּ אָבָי דִּלְבִינֶכֶם אָמֵר יְהַוֹּת וְאַמַרְהָּם מַח־ נְּדְבַּרְנִוּ עֲבֶיִהְ: אֲמַרְתֶּם שֵׁוֹא עֲבַּרְ אֶלְהִים וּמַה־בָּצַע כֵּי שָׁמֵּרְנֹוּ מִשְּׁמַרְתוֹ וְכֵי הָלַכְנוֹ קְרַבִנִית מִפְּנֵי יְהַוְּה צְבָאוֹת: וְעַהָּלֹה אֲנַחֲנוּ מְאַשְׁרֵים וֵהֵים גַּם־נִבְנוּ עשׁי רִשְּעָה גַּם ַבְּחֵנָר מֶלּהָים וַיִּפְּקִטְרּ : אָזְ נִרְבְּרָר יִרְאֵי יְתְנֻׁחְ אֵי*ְשׁ* אֶל־ רֵאָחוּ וַיַּקְשֵׁב יְחֹוָהׁ וַיִּשְׁכָּע וַיִּכְּתֵב סֵפֶּר זִכְּרוֹן לְפָנָיוֹ לְיִרְאֵי

indovini, adulteri, giuratori mendaci, oppressori del salariato, della vedova e dell'orfano, accusatori del forestiero, senza timore di Dio!

Immutata, continua, fu sempre la mia benevolenza, ma la iniqua e ribelle vostra condotta fu sempre continua ed invariata, o progenie di Giacobbe. Gli stessi vostri antenati furono ribelli alle mie Leggi, e voi ne seguite il colpevole esempio! Orsù, pentitevi ed io vi perdonerò, dice il Signore.

Di che dovremmo pentirci? In che mancammo verso

di te? Osate domandarmi.

Ditemi: Chi mai privò il suo Dio delle offerte a Lui dovute? Voi mi privaste della decima che destinai ai Sacerdoti ed ai Leviti, ministri del mio Culto. Vi opprimo colle preannunziate punizioni, tuttavia, di tali offerte mi

private voi tutti quanti.

Portate dunque nel magazzino del Tempio le decime che destinai al mio Culto, e di voi mi compiaccierò; dice il Signore dell'universo. Vi prodigherò illimitatamente i miei favori celesti; impedirò agli animali distruttori di fare strage del prodotto dei vostri campi; la vite non sarà privata di abbondante raccolto; dice il Signore dell'universo. Tutte le nazioni vi chiameranno popolo felice ed il più fortunato del mondo, dice il Signore dell'universo.

Le vostre parole mi riescono gravi, dice il Signore; voi osate dirmi: « Che male facemmo verso di Te? Sì, inutile è per noi l'adorare Te, o Dio; ugualmente vana è per noi l'osservanza della tua Legge e la trasgressione alla medesima! A ragione encomiamo gli scettici, i peccatori, i non credenti nella tua onnipotenza; invero da ogni male sono immuni! ».

No, i tementi di Dio, che nella mia Legge si occupano in santa assemblea, infallantemente sono favoriti dalla יְהְוָה וּלְחִשְׁבֵי שְׁמְוֹ : וְתָיוּ לִי אָמֵר יְהְוָה צְּבָאוֹת דַיּוֹם אָשֶׁר אָנִי עשׁׁח סְגִּלָח וְחָמֵלְתִּי עֲבִיהֶם כַּאֲשֶׁר יַחְמֵל אִישׁ אָשֶׁר אָנִי עשׁׁח סְגִּלָח וְחָמֵלְתִּי עֲבִיהֶם כַּאֲשֶׁר יַחְמֵל אִישׁ אָשֶׁר בְּגִּי עְשֵׁח סְגָּלָח וְחָמֵלְתִּי עֲבִיהֶם בִּין צַהְּיִם לְּבָשְׁע בְּעִר בְּנִי תְשֵׁח לְשְׁתְ בְּעְר בְּנִי בְּנִי תְשֵׁח לְשְׁתְ בְּעְר בְּנִי עְשֵׁח לְבָר אִרוֹ וְשְבְּשֶׁם וְרְבִי עְשֵׁח לְשְׁתְ בְּעְר בְּנִי בְּנִים וְבָר לְאַ־עְוֹבְ לְשָׁתְ בְּעִר בְּנִים וְבָר בְּעִר בְּנִים וְבָר לְאַ־עְוֹבְ לְשָׁחְ בְּעְר וְתְּנִי בְּבְּאוֹת יִנְיְבְּי תְּנְבְי וְתְבִּי עְשָׁח בְּעְר בְּנִים וְבָר בְּנִים וְבָּר יְחָנִי בְּבְּאוֹת יִשְׁעָּח בְּעְרְ אָנִי בְּנִים וְבָר יְחְנִים בְּבָּאוֹת בְּבְּלִייִשְׁרָאֵל חְבְּיִם וְמִשְׁבְּטִים : הְנֵח אָנִים בְּבְּיוֹם וְבָּבְיתְוֹ בְּבְּבְּוֹת בְּבְּלִים וְמִשְׁבְּעְים בְּבְּיִם וְבְר בְּנִים וְבְר בְּבְּיוֹם וְבְרִי מִּבְבְּיוֹם וְאָבֶּר אִנִילְ בְּבְּאוֹת : וְכְרְי תוֹרָת משֶׁה עַבְּבִי אֲשֶׁר צִּוֹּיִתְוֹב לְתָּם בְּבְּיוֹם וְבָּבְיים וְתְבִּבְ בְּיוֹם וְבְּבְּאוֹת : וְכְרְי תִּוֹבְי תְנִבְּי בְּנִים וְבְבְּי וְנִבְּיים וְבְּבְּים וְבְּבְי אְנִים וְבְּבִי בְּנִים עְרִי אְנִבְי בְּבְּיוֹם וְבְּבְּבְּים וְנִבְּבְּים וְבִּבְּים וְבְבִי בְּנִים עְרִים בְּבְּיִם עְרִים וְבְּבְּים וְבִּיבְי בְּנִים עְרִי בְּנִים עְרִי בְּבְּים וְבִּבְי בְּנִים עְרִי בְּבְּים עְרִים וְבְּבִי בְּנִים עְרִי בְּבְּים עְרִים וְבְבּיִים עְרִים בְּבְּים וְבִּבּי בְּנִים עְרִים בְּבִּים עְרִים בְּבִיים עְרִי בְּבְּים וְבִּבְּיִי בְּיִם עְרִי בְּבְּים וְבְּבִי בְּנִים עְרִי בְּבְּיִים עְּבִי בְּנִים עְרִיים בְּבִיים עְרִים בְּבִּים עְרִי בְּבִיי בְּנִים עְרִים עְבִּים עְרִים עְבִּי בְּנִי בְּנִי בְּנִים עְבִיי בְּנִי בְּעִים עְרִי בְּבְיוֹם וְבְּבְּבְּיתְי בְּבְים וְבְּבְּבְּי בְּנִי בְּנִי בְּנִי בְּיוֹם עְבִּיים עְּבְּבְי בְּבִיי בְּנִיי בְּנִים עְבִּים עְבִּבְיים עְּבִּי בְּנִי בְּנִים עְבִּי בְּבְּים עְבִּיים עְבִּי בְּבְּים וְבְבְּבְיוֹם וְבְבְּבְי בְּבְּי בְּבְּבְיים וְּבְבּבּיים בְּיוֹם בְּבְּבְיי בְּבְיוֹם וְּבְבְּבְיים וְבְבְּבְיוֹם וְּבְּבְיי בְּבְיים וְבְבְּבְי בְּבְ

divina protezione e godono la felicità ultraterrena. Verrà giorno, dice il Signore dell'universo, che saranno oggetto di mia speciale cura, di loro amorevolmente mi compiacierò come un padre del suo diletto figlio. Ben vedrete la differenza di trattamento tra il virtuoso ed il colpevole, tra il religioso e l'irreligioso. Sarà giorno ardente, simile ad infuocata fornace; gl'increduli, i malvagi, qual paglia arderanno completamente, si consumeranno, nulla di loro resterà. Ma ai miei fedeli sorgerà un sole benefico, di dolce ristoro, foriero di robustezza e salute; calpesteranno i malvagi a guisa di polvere, nel giorno in cui ciò farò, dice il Signore dell'universo.

Rammentatevi dunque della Legge del devoto Mosè, degli statuti e comandi che a suo mezzo imposi a voi,

Israeliti.

Ecco, io vi manderò il profeta Elia prima che giunga il giorno del giudizio del Signore, giorno tremendo da Dio decretato.

Egli volgerà l'affetto dei padri verso i figli e l'affetto dei figli verso i padri, affinchè io non mi volga ostilmente contro il paese e lo distrugga. Ecco, io vi manderò il profeta Elia......